
Jurnal Pengabdian Masyarakat Bidang Sosial danHumaniora 
 https://journal.literasisains.id/index.php/abdisoshum 

DOI: 10.55123/abdisoshum.v3i4.4217 

e-ISSN 2655-9730| p-ISSN 2962-6692 

Vol. 3 No. 4 (Desember 2024) 240-253 

Received: October 05, 2024 | Accepted: December 09, 2024 | Published: December 25, 2024 

 

 

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0) 

240 

Harmoni Multikultural: Membangun Kebersamaan di Tengah 

Perbedaan untuk Kaum Milenial   
 

 

Katarina Leba1*, Balthasar Watunglawar2, Muhammad ‘Ariful Furqon3, Dwi Wijonarko4 
1,3,4Universitas Jember, Jember. Indonesia 

2Universitas 17 Agustus 1945 Banyuwangi, Banyuwangi, Indonesia 

Email: 1*katrin@unej.ac.id, 2balthasarwatunglawar@untag-banyuwangi.ac.id, 3ariful.furqon@unej.ac.id, 
4dwi-wijonarko@unej.ac.id 

 

 

Abstrak 

 

Kegiatan pengabdian masyarakat ini dilaksanakan melalui seminar keagamaan yang bertujuan untuk 

memperkuat pemahaman dan implementasi nilai-nilai keberagaman di kalangan generasi muda. Seminar 

ini dirancang sebagai respons terhadap tantangan polarisasi dan intoleransi yang semakin meningkat di 

masyarakat, terutama di kalangan kaum milenial. Melalui serangkaian sesi interaktif, para peserta diajak 

untuk mengeksplorasi konsep harmoni multikultural dari perspektif keagamaan, dengan penekanan pada 

nilai-nilai universal seperti kasih sayang, empati, dan saling menghormati. Materi seminar mencakup 

pembahasan tentang peran agama dalam mempromosikan perdamaian, strategi mengatasi prasangka dan 

stereotip antar kelompok, serta praktik-praktik terbaik dalam membangun dialog antar iman. Selain itu, 

seminar ini juga membahas peran teknologi dan media sosial dalam memfasilitasi interaksi positif antar 

budaya dan agama. Diharapkan melalui kegiatan ini, kaum milenial dapat menjadi agen perubahan yang 

aktif dalam membangun masyarakat yang harmonis dan inklusif, dengan tetap menghargai keunikan 

masing-masing identitas kulturalnya. Evaluasi pasca-seminar menunjukkan peningkatan pemahaman 

peserta tentang pentingnya kebersamaan dalam keberagaman, serta komitmen untuk menerapkan nilai-nilai 

harmoni multikultural dalam kehidupan sehari-hari. 

 

Kata Kunci: Harmoni Multikultural, Persatuan, Keberagaman, Generasi Milenial, Toleransi, Pendidikan 

Multikultural. 

 

Abstract 

 

This community service activity is conducted through a religious seminar to strengthen the understanding 

and implementation of diversity values among young generations. The seminar is designed to respond to 

the increasing challenges of societal polarisation and intolerance, especially among millennials. Through 

a series of interactive sessions, participants are invited to explore the concept of multicultural harmony 

from a religious perspective, emphasizing universal values such as compassion, empathy, and mutual 

respect. The seminar material covers discussions on the role of religion in promoting peace, strategies to 

overcome inter-group prejudices and stereotypes, and best practices in building interfaith dialogue. The 

seminar also addresses the role of technology and social media in facilitating positive interactions between 

cultures and religions. It is hoped that through this activity, millennials can become active agents of change 

in building a harmonious and inclusive society while respecting the uniqueness of each cultural identity. 

Post-seminar evaluations show increased participants' understanding of the importance of togetherness in 

diversity and a commitment to apply the values of multicultural harmony in daily life. 

 

Keywords: Multicultural Harmony, Unity, Diversity, Millennials, Tolerance, Multicultural Education. 

 

PENDAHULUAN 

Keberagaman budaya dan agama di masyarakat Indonesia telah mengalami peningkatan signifikan dalam 

beberapa dekade terakhir. Fenomena ini tidak hanya disebabkan oleh faktor internal seperti migrasi antar 

pulau dan perkawinan campur, tetapi juga dipengaruhi oleh globalisasi dan kemajuan teknologi yang 

memudahkan pertukaran informasi dan budaya (Suryadinata, 2018, p. 45). Menurut data Badan Pusat 



Katarina Leba1, Balthasar Watunglawar2, Muhammad ‘Ariful Furqon3, Dwi Wijonarko4 

Vol. 3 No. 4 (2024) 240 – 253 
ABDISOSHUM (Jurnal Pengabdian Masyarakat Bidang Sosial dan Humaniora) 

 

 

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0) 

241 

Statistik (Badan Pusat Statistik, 2020, p. 32), Indonesia kini memiliki lebih dari 1.340 suku bangsa dan 6 

agama resmi, belum termasuk ratusan aliran kepercayaan lokal. Keberagaman ini, meskipun menjadi 

kekayaan budaya yang unik, juga membawa tantangan tersendiri dalam hal integrasi sosial dan pencegahan 

konflik (R. Hefner, 2018, hal. 78). Azra (2006, p. 103) menegaskan bahwa peningkatan keberagaman ini 

menuntut pendekatan baru dalam pengelolaan masyarakat, terutama dalam hal kebijakan publik dan 

pendidikan multikultural. Oleh karena itu, pemahaman dan penghargaan terhadap keberagaman menjadi 

semakin krusial dalam membangun harmoni sosial di Indonesia yang majemuk. 

Tantangan intoleransi dan polarisasi, khususnya di kalangan kaum milenial, telah menjadi persoalan yang 

semakin menonjol dalam masyarakat Indonesia kontemporer. Fenomena ini dipicu oleh berbagai faktor, 

termasuk meningkatnya penggunaan media sosial yang dapat mempercepat penyebaran informasi yang 

tidak terverifikasi dan ujaran kebencian (Lim, 2017, p. 411). Penelitian yang dilakukan oleh Wahid 

Foundation (2018, p. 23) menunjukkan bahwa 59% responden milenial memiliki sikap intoleran terhadap 

kelompok yang berbeda, angka yang mengkhawatirkan bagi masa depan kerukunan sosial. Polarisasi ini 

semakin diperparah oleh kontestasi politik yang sering kali mengeksploitasi sentimen primordial (Aspinall 

& Mietzner, 2019, p. 102). Di sisi lain, Menchik (2016, hal. 145) berpendapat bahwa akar masalah ini juga 

berasal dari sistem pendidikan yang belum sepenuhnya menanamkan nilai-nilai pluralisme. Situasi ini 

menuntut adanya pendekatan komprehensif dalam menangani intoleransi, mulai dari reformasi pendidikan 

hingga literasi digital, untuk membangun generasi milenial yang lebih inklusif dan toleran. 

Kebutuhan akan pemahaman dan implementasi nilai-nilai multikultural yang lebih kuat di Indonesia 

semakin mendesak seiring dengan meningkatnya kompleksitas sosial dan budaya masyarakat. Sebagaimana 

diungkapkan oleh Suparlan (2014, hal. 185), multikulturalisme bukan hanya sebuah konsep abstrak, 

melainkan sebuah ideologi yang harus diimplementasikan dalam kebijakan publik, sistem pendidikan, dan 

kehidupan sehari-hari. Penelitian yang dilakukan oleh Raihani (2018, hal. 294) menunjukkan bahwa 

meskipun kurikulum pendidikan Indonesia telah mencakup aspek multikultural, implementasinya masih 

belum optimal di tingkat sekolah. Sementara itu, Hoon (2017) menekankan pentingnya penguatan nilai-

nilai multikultural di luar konteks pendidikan formal, termasuk melalui media dan kegiatan 

kemasyarakatan. Lebih lanjut, Woodward (2011, hal. 67) berpendapat bahwa pemahaman multikultural 

yang kuat dapat menjadi fondasi penting dalam menghadapi tantangan global seperti ekstremisme dan 

konflik identitas. Oleh karena itu, penguatan pemahaman dan implementasi nilai-nilai multikultural 

menjadi krusial tidak hanya untuk menjaga harmoni sosial, tetapi juga untuk mempersiapkan masyarakat 

Indonesia menghadapi dinamika global yang semakin kompleks. 

Peran generasi muda dalam membangun harmoni sosial di Indonesia menjadi semakin krusial di tengah 

dinamika masyarakat yang terus berubah. Sebagaimana dikemukakan oleh Parker dan Nilan (2013, hal. 

123), generasi muda, khususnya kaum milenial, memiliki potensi besar sebagai agen perubahan sosial 

karena keterbukaan mereka terhadap ide-ide baru dan kemampuan adaptasi yang tinggi. Hasil penelitian 

Sutopo (2014) menunjukkan bahwa keterlibatan aktif pemuda dalam kegiatan lintas budaya dan agama 

dapat secara signifikan mengurangi prasangka dan meningkatkan kohesi sosial. Lebih lanjut, Yani (2023) 

menekankan pentingnya pemberdayaan generasi muda melalui pendidikan karakter dan keterampilan 

kepemimpinan untuk mempersiapkan mereka sebagai pemimpin masa depan yang mampu mengelola 

keberagaman. Sejalan dengan itu, Rahmawati et al. (2023) berpendapat bahwa pemanfaatan media sosial 

oleh generasi muda dapat menjadi alat yang efektif dalam mempromosikan nilai-nilai toleransi dan 

inklusivitas, asalkan diimbangi dengan literasi digital yang memadai. Dengan demikian, memberdayakan 

dan melibatkan generasi muda dalam upaya membangun harmoni sosial bukan hanya sebuah pilihan, 

melainkan sebuah keharusan untuk menjamin keberlanjutan kehidupan berbangsa dan bernegara yang 

harmonis di Indonesia. 

Peningkatan konflik berbasis perbedaan budaya dan agama di berbagai daerah Indonesia telah menjadi 

permasalahan yang semakin mengkhawatirkan dalam beberapa tahun terakhir. Menurut laporan dari Setara 

Institute (2021, hal. 17), terjadi peningkatan sebesar 23% dalam kasus intoleransi dan diskriminasi berbasis 

agama pada tahun 2020 dibandingkan tahun sebelumnya. Hal ini diperkuat oleh penelitian Ghinaya Aulia 

et al. (2023) yang mengidentifikasi adanya eskalasi ketegangan antar kelompok etnis di beberapa wilayah, 

terutama terkait dengan persaingan ekonomi dan politik lokal. Sementara itu, Klinken (2007, hal. 89) 

berpendapat bahwa desentralisasi politik pasca-Reformasi, meskipun bertujuan baik, telah secara tidak 

sengaja memberikan ruang bagi elit lokal untuk memobilisasi sentimen primordial demi kepentingan 

politik. Lebih lanjut, Aspinall (2010, p. 312) menyoroti bagaimana media sosial dan disinformasi online 

telah memperparah polarisasi dan mempercepat eskalasi konflik di tingkat akar rumput. Situasi ini 

menunjukkan urgensi untuk mengembangkan strategi penanganan konflik yang lebih komprehensif dan 



Katarina Leba1, Balthasar Watunglawar2, Muhammad ‘Ariful Furqon3, Dwi Wijonarko4 

Vol. 3 No. 4 (2024) 240 – 253 
ABDISOSHUM (Jurnal Pengabdian Masyarakat Bidang Sosial dan Humaniora) 

 

 

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0) 

242 

sensitif terhadap konteks lokal, serta pentingnya memperkuat dialog antar budaya dan agama di berbagai 

tingkatan masyarakat. 

Maraknya penyebaran informasi yang memicu intoleransi melalui media sosial telah menjadi fenomena 

yang mengkhawatirkan di Indonesia. Penelitian yang dilakukan oleh Lim (2017) menunjukkan bahwa 

algoritma media sosial cenderung menciptakan ruang gema (echo chambers) yang memperkuat pandangan 

ekstrem dan mempolarisasi masyarakat. Hal ini diperkuat oleh temuan Nugroho dan Syarief (2012, hal. 78) 

yang mengidentifikasi peningkatan signifikan dalam penyebaran ujaran kebencian dan disinformasi 

berbasis SARA melalui platform seperti Facebook dan Twitter. Lebih lanjut, Tapsell (2021) berpendapat 

bahwa kurangnya literasi digital di kalangan masyarakat Indonesia membuat mereka rentan terhadap 

manipulasi informasi yang berpotensi memicu konflik. Sementara itu, Bradshaw dan Howard (2018) dalam 

laporan global mereka menempatkan Indonesia sebagai salah satu negara dengan tingkat manipulasi 

informasi politik tertinggi di media sosial. Situasi ini menunjukkan urgensi untuk meningkatkan literasi 

digital, memperkuat regulasi media sosial, dan mengembangkan strategi counter-narrative yang efektif 

untuk memerangi penyebaran intoleransi di ruang digital. 

Kurangnya ruang dialog dan interaksi positif antar kelompok yang berbeda telah menjadi salah satu faktor 

penting yang berkontribusi terhadap meningkatnya ketegangan sosial di Indonesia. Sebagaimana 

diungkapkan oleh Hefner (2018, hal. 56), segregasi sosial yang terjadi baik secara geografis maupun 

kultural telah membatasi peluang bagi kelompok-kelompok yang berbeda untuk berinteraksi secara 

bermakna. Penelitian yang dilakukan oleh Muhtadi (2019, p. 132) menunjukkan bahwa hanya 23% 

responden yang mengaku memiliki interaksi rutin dengan individu dari latar belakang agama atau etnis 

yang berbeda. Sementara itu, Menchik (2016, p. 178) berpendapat bahwa institusi-institusi yang seharusnya 

menjadi jembatan antar komunitas, seperti sekolah dan organisasi masyarakat, seringkali justru 

memperkuat identitas in-group daripada memfasilitasi dialog lintas kelompok. Lebih lanjut, Berenschot et 

al. (2017, p. 215) menyoroti bagaimana desentralisasi politik telah menciptakan kompetisi berbasis identitas 

di tingkat lokal, yang semakin mempersempit ruang untuk dialog inklusif. Situasi ini menunjukkan 

pentingnya upaya sistematis untuk menciptakan dan memperluas ruang-ruang dialog yang aman dan 

konstruktif, guna membangun pemahaman bersama dan mengurangi prasangka antar kelompok. 

Mempersiapkan generasi milenial sebagai agen perubahan dalam masyarakat multikultural Indonesia 

merupakan langkah strategis yang tidak dapat diabaikan. Sebagaimana diungkapkan oleh Parker dan Nilan 

(2013, hal. 178), generasi milenial memiliki potensi besar untuk membentuk masa depan Indonesia karena 

keterbukaan mereka terhadap ide-ide baru dan kemampuan adaptasi yang tinggi terhadap perubahan. 

Penelitian yang dilakukan oleh Sutopo dan Meiji (2014) menunjukkan bahwa milenial Indonesia cenderung 

lebih toleran dan memiliki jaringan sosial yang lebih beragam dibandingkan generasi sebelumnya, 

menjadikan mereka kandidat ideal sebagai jembatan antar komunitas. Namun, Manuain et al. (2022) 

memperingatkan bahwa tanpa panduan yang tepat, milenial juga rentan terhadap radikalisasi dan polarisasi 

melalui media sosial. Oleh karena itu, Ali dan Purwandi (2017, hal. 93) menekankan pentingnya program-

program yang secara khusus dirancang untuk mengembangkan kepemimpinan inklusif dan keterampilan 

resolusi konflik di kalangan milenial. Lebih lanjut, Hefner (2013, hal. 245) berpendapat bahwa melibatkan 

milenial dalam dialog antar iman dan antar budaya sejak dini dapat membantu membangun fondasi yang 

kuat untuk masyarakat multikultural yang harmonis di masa depan. 

Kegiatan pengabdian masyarakat ini memiliki tujuan kompleks yang berfokus pada pemberdayaan kaum 

milenial sebagai agen perubahan dalam membangun masyarakat multikultural yang harmonis. Tujuan 

utamanya adalah meningkatkan pemahaman generasi muda tentang konsep harmoni multikultural, yang 

menjadi dasar bagi pengembangan keterampilan dalam mengelola perbedaan dan membangun dialog antar 

budaya dan agama. Lebih lanjut, kegiatan ini bertujuan untuk mendorong peserta menjadi agen perubahan 

aktif dalam membangun masyarakat inklusif, sekaligus mempromosikan penggunaan teknologi dan media 

sosial secara positif untuk memfasilitasi interaksi antar budaya. Aspek penting lainnya adalah membangun 

jaringan pemuda lintas agama dan budaya, yang diharapkan dapat mendukung kolaborasi jangka panjang 

dalam mewujudkan masyarakat yang lebih toleran. 

Dengan desain yang cermat, kegiatan ini diharapkan dapat memberikan dampak langsung dalam mengatasi 

permasalahan intoleransi yang semakin mengkhawatirkan di Indonesia. Pendekatan interaktif yang relevan 

dengan gaya hidup dan preferensi kaum milenial menjadi strategi kunci dalam menarik minat dan 

partisipasi aktif peserta. Melalui kombinasi pemahaman konseptual, pengembangan keterampilan praktis, 

dan pembentukan jaringan kolaboratif, kegiatan ini bertujuan membangun fondasi yang kuat bagi harmoni 

multikultural di kalangan generasi muda. Dengan demikian, diharapkan kegiatan ini dapat menjadi katalis 



Katarina Leba1, Balthasar Watunglawar2, Muhammad ‘Ariful Furqon3, Dwi Wijonarko4 

Vol. 3 No. 4 (2024) 240 – 253 
ABDISOSHUM (Jurnal Pengabdian Masyarakat Bidang Sosial dan Humaniora) 

 

 

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0) 

243 

bagi perubahan positif yang berkelanjutan dalam masyarakat, menciptakan generasi muda yang tidak hanya 

toleran, tetapi juga aktif dalam mempromosikan dan menjaga keberagaman sebagai kekuatan bangsa. 

METODE  

Kegiatan pengabdian masyarakat bertema "Harmoni Multikultural: Membangun Kebersamaan di Tengah 

Perbedaan untuk Kaum Milenial" diselenggarakan melalui format seminar keagamaan yang inovatif. Acara 

ini merupakan hasil kolaborasi dengan Himpunan Mahasiswa Keluarga Mahasiswa Sejarah (KELAMAs) 

Universitas Jember, yang berlangsung pada 13 Juli 2024. Bertempat di Ruang Aula Auditorium Gedung H 

FKIP Universitas Jember, seminar ini dimulai pukul 08.00 WIB hingga selesai, menyediakan platform yang 

kondusif untuk dialog dan pembelajaran lintas agama dan budaya. 

Peserta seminar terdiri dari kelompok yang beragam, mencakup siswa SMA dari beberapa sekolah swasta 

di Kota Jember serta mahasiswa Pendidikan Sejarah Universitas Jember. Keragaman ini mencerminkan 

komitmen penyelenggara untuk menjangkau spektrum generasi muda yang luas. Narasumber yang 

diundang merepresentasikan keberagaman agama di Indonesia, dengan perwakilan dari agama Islam, 

Hindu, dan Katolik. Para tokoh agama ini berbagi perspektif unik mereka tentang harmoni multikultural, 

memberikan wawasan yang komprehensif dan beragam kepada peserta. 

Struktur acara dirancang untuk memaksimalkan interaksi dan pembelajaran. Setelah penyampaian materi 

oleh para narasumber, acara dilanjutkan dengan sesi tanya jawab dan diskusi interaktif. Pendekatan ini 

bertujuan untuk mendorong partisipasi aktif peserta, memungkinkan mereka untuk mengeksplorasi lebih 

dalam tentang konsep-konsep yang disampaikan dan mengajukan pertanyaan-pertanyaan kritis. Melalui 

pertukaran gagasan yang dinamis ini, peserta diharapkan dapat memperoleh pemahaman yang lebih 

mendalam dan nuansa terhadap isu-isu multikultural. 

 

Gambar 1. Pemaparan Materi Oleh Narasumber 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Memahami Perbedaan 

1. Pentingnya Kesadaran akan Keberagaman 

Kesadaran akan keberagaman merupakan fondasi penting dalam masyarakat yang semakin global. Menurut 

laporan dari Pew Research Center (2019), lebih dari 7,5 juta orang pindah ke negara baru setiap tahun, 

menciptakan masyarakat yang multikultural. Keberagaman ini tidak hanya mencakup perbedaan etnis, 

tetapi juga aspek seperti agama, gender, dan orientasi seksual. Kesadaran akan keberagaman membantu 

individu untuk menghargai perbedaan, yang pada gilirannya dapat mengurangi konflik sosial. Misalnya, 



Katarina Leba1, Balthasar Watunglawar2, Muhammad ‘Ariful Furqon3, Dwi Wijonarko4 

Vol. 3 No. 4 (2024) 240 – 253 
ABDISOSHUM (Jurnal Pengabdian Masyarakat Bidang Sosial dan Humaniora) 

 

 

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0) 

244 

penelitian oleh Rutagand (2024) menunjukkan bahwa komunitas yang memiliki pemahaman yang baik 

tentang keberagaman cenderung memiliki tingkat konflik yang lebih rendah dan kohesi sosial yang lebih 

tinggi. Pentingnya kesadaran akan keberagaman juga dapat dilihat dalam konteks pendidikan. Sekolah yang 

menerapkan kurikulum inklusif yang mencerminkan keberagaman budaya dapat membantu siswa 

memahami dan menghargai perbedaan. Sebuah studi oleh Atmaja (2024) & Lusiana et.al., (2024) 

menunjukkan bahwa siswa yang terpapar pada pendidikan multikultural menunjukkan peningkatan dalam 

empati dan pengurangan prasangka. Oleh karena itu, kesadaran akan keberagaman harus menjadi bagian 

integral dari sistem pendidikan kita. 

Di tingkat organisasi, kesadaran akan keberagaman dapat meningkatkan inovasi dan kreativitas. Menurut 

penelitian yang dilakukan oleh McKinsey & Company (2020), perusahaan yang memiliki keberagaman 

yang tinggi dalam tim manajemen mereka memiliki kemungkinan 35% lebih besar untuk mencapai kinerja 

keuangan yang lebih baik. Hal ini menunjukkan bahwa keberagaman bukan hanya masalah etika, tetapi 

juga strategi bisnis yang cerdas. Namun, meskipun pentingnya kesadaran akan keberagaman diakui, 

tantangan tetap ada. Banyak individu masih terjebak dalam pola pikir homogen yang dapat mengakibatkan 

diskriminasi dan eksklusi. Oleh karena itu, penting untuk terus mempromosikan kesadaran akan 

keberagaman melalui berbagai platform, termasuk media sosial, seminar, dan program pelatihan. Dengan 

memahami dan menghargai keberagaman, kita dapat menciptakan masyarakat yang lebih inklusif dan 

harmonis. Kesadaran ini tidak hanya bermanfaat bagi individu, tetapi juga bagi seluruh komunitas, karena 

dapat mengurangi ketegangan dan meningkatkan kolaborasi antar kelompok yang berbeda. 

2. Mengatasi Stereotip dan Prasangka 

Stereotip dan prasangka merupakan halangan besar dalam membangun hubungan antarbudaya yang sehat. 

Menurut Maryam (2019, p. 9), prasangka adalah sikap negatif yang diarahkan kepada kelompok tertentu, 

sering kali berdasarkan stereotip yang tidak akurat. Lebih lanjut Maryam menunjukkan bahwa stereotip 

dapat beroperasi secara otomatis dalam pikiran kita, yang berarti individu dapat memiliki prasangka tanpa 

menyadarinya. Oleh karena itu, penting untuk mengatasi stereotip dan prasangka sebagai langkah awal 

dalam menciptakan masyarakat yang lebih inklusif. Salah satu cara untuk mengatasi stereotip adalah 

melalui pendidikan dan kesadaran. Program-program yang mendidik individu tentang keberagaman dan 

mendorong interaksi antar kelompok dapat membantu mengurangi prasangka. Sebuah studi oleh Molina et 

al.  (2016) menemukan bahwa interaksi antar kelompok yang positif dapat mengurangi prasangka dan 

meningkatkan sikap positif terhadap kelompok lain. Ini menunjukkan bahwa pengalaman langsung dengan 

orang-orang dari latar belakang yang berbeda dapat membantu mengubah persepsi negatif. 

Media juga memainkan peran penting dalam membentuk pandangan masyarakat tentang kelompok tertentu. 

Penelitian oleh Appel & Weber (2021) menunjukkan bahwa representasi yang tidak akurat dalam media 

dapat memperkuat stereotip negatif. Oleh karena itu, penting bagi media untuk menyajikan gambaran yang 

lebih seimbang dan akurat tentang keberagaman. Dengan meningkatkan representasi positif, media dapat 

membantu mengubah persepsi publik dan mengurangi prasangka. Selain itu, dialog terbuka dan jujur 

tentang stereotip dan prasangka juga penting. Menurut Maryam (2019), ketika individu diberi kesempatan 

untuk berbicara tentang pengalaman mereka terkait prasangka, mereka cenderung lebih memahami dan 

menghargai perbedaan. Dialog ini dapat dilakukan dalam berbagai forum, termasuk seminar, lokakarya, 

dan diskusi kelompok. Mengatasi stereotip dan prasangka bukanlah tugas yang mudah, tetapi dengan 

pendekatan yang tepat, kita dapat menciptakan lingkungan yang lebih inklusif. Dengan mengedukasi 

masyarakat dan mendorong interaksi antar kelompok, kita dapat mengurangi prasangka dan membangun 

hubungan yang lebih baik antarbudaya.  

Dalam sesi tanya jawab seminar keagamaan bertema "Harmonisasi Keberagaman dan Kebangsaan Bagi 

Generasi Z: Kunci Masa Depan Bangsa", peserta mengajukan pertanyaan kritis terkait prasangka dan 

stereotip negatif yang sering muncul akibat perbedaan agama. Mereka mengekspresikan keprihatinan 

tentang bagaimana prasangka ini dapat menghambat harmonisasi dan toleransi antar umat beragama. Para 

pembicara, yang mewakili berbagai agama, menanggapi dengan menekankan pentingnya pendidikan lintas 

agama, dialog terbuka, dan interaksi positif antar komunitas untuk mengatasi stereotip tersebut. Mereka 

juga mendiskusikan peran media sosial dalam menyebarkan atau melawan stereotip, serta pentingnya sikap 

kritis terhadap informasi yang diterima. Para pembicara mendorong Generasi Z untuk menjadi agen 

perubahan dengan aktif melawan prasangka melalui pengetahuan, empati, dan interaksi langsung dengan 

individu dari berbagai latar belakang agama. Diskusi ini menyoroti pentingnya membangun pemahaman 

yang lebih dalam tentang keberagaman agama sebagai langkah kunci menuju harmonisasi dan penguatan 

semangat kebangsaan di kalangan generasi muda. 



Katarina Leba1, Balthasar Watunglawar2, Muhammad ‘Ariful Furqon3, Dwi Wijonarko4 

Vol. 3 No. 4 (2024) 240 – 253 
ABDISOSHUM (Jurnal Pengabdian Masyarakat Bidang Sosial dan Humaniora) 

 

 

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0) 

245 

 

Gambar 2. Sesi Diskusi dan Tanya Jawab 

3. Mengembangkan Empati dan Toleransi 

Empati dan toleransi adalah dua kualitas penting yang diperlukan untuk hidup berdampingan dalam 

masyarakat yang beragam. Empati, yang didefinisikan sebagai kemampuan untuk memahami dan 

merasakan pengalaman orang lain, dapat membantu menjembatani perbedaan antara individu dari latar 

belakang yang berbeda. Empati dapat meningkatkan hubungan interpersonal dan mengurangi konflik. 

Ketika individu dapat merasakan apa yang dialami orang lain, mereka lebih cenderung untuk bersikap 

toleran dan memahami perspektif yang berbeda (Gustini, 2017). Pendidikan memainkan peran penting 

dalam mengembangkan empati. Program-program yang mengajarkan keterampilan sosial dan emosional 

dapat membantu individu untuk lebih memahami dan menghargai perasaan orang lain. Pendidikan sosial-

emosional dapat meningkatkan empati di kalangan siswa, yang pada gilirannya dapat mengurangi perilaku 

agresif dan meningkatkan hubungan antar siswa (Silke et al., 2024). 

Toleransi juga merupakan komponen kunci dalam membangun masyarakat yang harmonis. Menurut 

Sipahutar, et al. (2023), toleransi adalah sikap saling menghormati dan menerima perbedaan. Toleransi 

tidak berarti menyetujui semua pandangan, tetapi lebih pada kemampuan untuk hidup berdampingan 

meskipun ada perbedaan. Dalam konteks ini, penting untuk mengajarkan nilai-nilai toleransi sejak dini, 

baik di rumah maupun di sekolah. Dialog antarbudaya juga dapat membantu mengembangkan empati dan 

toleransi. Dengan memberikan kesempatan kepada individu untuk berbagi pengalaman dan perspektif 

mereka, kita dapat menciptakan ruang untuk pemahaman yang lebih baik. Penelitian oleh Wahyudin, Imam 

& Santoso (2023) menunjukkan bahwa dialog antarbudaya dapat meningkatkan empati dan toleransi di 

antara peserta, yang mengarah pada hubungan yang lebih positif.  Mengembangkan empati dan toleransi 

adalah proses yang berkelanjutan. Dengan terus mendorong individu untuk memahami dan menghargai 

perbedaan, kita dapat menciptakan masyarakat yang lebih inklusif dan harmonis. Ini bukan hanya tanggung 

jawab individu, tetapi juga tanggung jawab kolektif kita sebagai masyarakat untuk menciptakan lingkungan 

yang mendukung pengembangan kualitas ini. 

Melalui seminar keagamaan, para narasumber dari berbagai latar belakang agama menekankan dua aspek 

krusial: Kesadaran akan Keberagaman serta Pengembangan Empati dan Toleransi. Mereka menjelaskan 

bahwa kesadaran akan keberagaman merupakan fondasi penting dalam memahami realitas masyarakat 

Indonesia yang multikultural. Para pembicara mendorong Generasi Z untuk aktif mempelajari dan 

menghargai perbedaan budaya, agama, dan tradisi yang ada di sekitar mereka. Bersamaan dengan itu, 

mereka menekankan pentingnya mengembangkan empati dan toleransi sebagai keterampilan sosial yang 

vital. Para narasumber memberikan contoh-contoh konkret bagaimana empati dapat dipraktikkan dalam 

kehidupan sehari-hari, seperti berusaha memahami sudut pandang orang lain dan menghindari prasangka. 

Mereka juga mendiskusikan bagaimana toleransi bukan hanya berarti menerima perbedaan, tetapi juga 



Katarina Leba1, Balthasar Watunglawar2, Muhammad ‘Ariful Furqon3, Dwi Wijonarko4 

Vol. 3 No. 4 (2024) 240 – 253 
ABDISOSHUM (Jurnal Pengabdian Masyarakat Bidang Sosial dan Humaniora) 

 

 

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0) 

246 

menghargai dan merayakannya. Diskusi ini menggarisbawahi peran Generasi Z sebagai agen perubahan 

yang dapat membangun jembatan pemahaman antar komunitas yang berbeda, sekaligus memperkuat rasa 

kebangsaan melalui penghargaan terhadap keberagaman Indonesia. 

 

Gambar 3. Peserta Seminar 

Hasil yang dicapai dari kegiatan seminar "Harmoni Multikultural" menunjukkan dampak positif yang 

signifikan terhadap para peserta. Melalui proses pembelajaran dan dialog interaktif, peserta telah 

mengembangkan pemahaman yang lebih terbuka dan mendalam terhadap konsep keberagaman dalam 

masyarakat Indonesia. Mereka tidak hanya memahami perbedaan yang ada, tetapi juga mampu 

mengidentifikasi dan mengatasi stereotip serta prasangka yang seringkali menjadi akar dari konflik sosial. 

Lebih dari itu, seminar ini berhasil meningkatkan kesadaran peserta akan pentingnya toleransi dan sikap 

saling menghormati dalam konteks masyarakat yang heterogen. Para peserta kini memiliki perspektif yang 

lebih luas dan empati yang lebih dalam terhadap kelompok-kelompok yang berbeda, serta memahami 

urgensi membangun dan memelihara harmoni sosial di tengah keberagaman. Perubahan mindset ini 

merupakan langkah awal yang krusial dalam membentuk generasi muda yang tidak hanya menghargai 

perbedaan, tetapi juga aktif berkontribusi dalam menciptakan lingkungan sosial yang inklusif dan harmonis. 

Strategi Membangun Kebersamaan Melalui Pendidikan Multikultural 

Pendidikan multikultural merupakan pendekatan strategis yang vital dalam membangun harmoni sosial di 

tengah keberagaman masyarakat Indonesia. Konsep ini tidak hanya bertujuan untuk menanamkan 

pengetahuan tentang keragaman budaya, tetapi juga untuk menumbuhkan sikap saling menghargai antar 

individu yang berbeda latar belakang. Melalui integrasi materi multikultural dalam kurikulum, penggunaan 

metode pengajaran yang responsif terhadap keragaman budaya, dan pelibatan aktif komunitas, pendidikan 

multikultural mampu mengembangkan pemahaman mendalam siswa terhadap perbedaan budaya, 

meningkatkan keterampilan sosial, dan mengurangi prasangka. Lebih jauh, pendekatan ini mempersiapkan 

generasi muda untuk menghadapi tantangan global dengan meningkatkan kemampuan adaptasi dan 

komunikasi lintas budaya. Sebagaimana diungkapkan oleh Nur Latifah et al. (2021) dan Zahrika & 

Andaryani (2023), implementasi pendidikan multikultural yang efektif membutuhkan kolaborasi antara 

sekolah, keluarga, dan masyarakat luas, menciptakan ekosistem pembelajaran yang mendukung 

keberagaman. Dengan demikian, pendidikan multikultural menjadi fondasi penting dalam membentuk 

generasi yang tidak hanya menghargai keberagaman, tetapi juga mampu berkontribusi aktif dalam 

membangun masyarakat yang harmonis dan inklusif. 

Generasi Z dapat mengambil peran aktif dalam membangun kebersamaan di tengah perbedaan melalui 

beberapa strategi konkret. Pertama, mereka dapat memanfaatkan keahlian digital mereka untuk 

menciptakan dan mempromosikan konten positif tentang keberagaman di media sosial, menggalang 

kampanye online untuk toleransi, dan mengorganisir forum diskusi virtual lintas budaya dan agama. Kedua, 

Gen Z dapat menginisiasi proyek kolaboratif lintas komunitas, seperti kegiatan sosial, seni, atau olahraga, 

yang mempertemukan individu dari berbagai latar belakang. Ketiga, mereka dapat aktif terlibat dalam 



Katarina Leba1, Balthasar Watunglawar2, Muhammad ‘Ariful Furqon3, Dwi Wijonarko4 

Vol. 3 No. 4 (2024) 240 – 253 
ABDISOSHUM (Jurnal Pengabdian Masyarakat Bidang Sosial dan Humaniora) 

 

 

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0) 

247 

program pertukaran budaya atau magang lintas daerah untuk memperluas perspektif dan pengalaman 

mereka. Keempat, Gen Z dapat mendorong penerapan pendidikan multikulturalisme di sekolah dan kampus 

mereka, misalnya melalui festival budaya atau seminar keberagaman. Kelima, mereka dapat membentuk 

kelompok advokasi pemuda untuk mendorong kebijakan inklusif di tingkat lokal dan nasional. Terakhir, 

Gen Z dapat mempraktikkan dan mempromosikan komunikasi yang empatik dan non-judgmental dalam 

interaksi sehari-hari, baik online maupun offline, sebagai langkah kecil namun signifikan dalam 

membangun masyarakat yang lebih inklusif. 

Tantangan dan Solusi 

1. Hambatan dalam membangun harmoni multikultural 

Meskipun teknologi memiliki potensi besar untuk membangun harmoni multikultural, terdapat berbagai 

hambatan yang dapat menghalangi upaya tersebut. Salah satu tantangan utama adalah adanya stereotip dan 

prasangka yang masih mengakar dalam masyarakat. Menurut Windar et al. (2022), prasangka rasial dan 

etnis dapat mempengaruhi interaksi antar individu, bahkan di platform digital. Hal ini dapat mengakibatkan 

kurangnya kepercayaan dan ketidaknyamanan saat berinteraksi dengan orang dari latar belakang budaya 

yang berbeda. Selain itu, kesenjangan digital juga menjadi hambatan signifikan dalam membangun harmoni 

multikultural. Menurut laporan oleh International Telecommunication Union, sekitar 3,7 miliar orang di 

seluruh dunia masih tidak memiliki akses ke internet (Suhandoko, 2024). Keterbatasan akses ini dapat 

menyebabkan ketidaksetaraan dalam partisipasi dalam dialog budaya dan pertukaran informasi, sehingga 

menghambat upaya untuk menciptakan pemahaman yang lebih baik antar komunitas. 

Faktor lain yang berkontribusi terhadap tantangan ini adalah kurangnya pendidikan dan pemahaman tentang 

keberagaman budaya. Nur Latifah et al. (2021) menunjukkan bahwa sistem pendidikan di banyak negara 

masih kurang memberikan penekanan pada pendidikan multikultural. Hal ini dapat mengakibatkan generasi 

muda tumbuh tanpa pemahaman yang cukup tentang pentingnya menghargai perbedaan budaya. Adanya 

konflik sosial dan politik di beberapa wilayah juga dapat memperburuk situasi. Ketegangan antara 

kelompok etnis atau agama dapat menciptakan suasana yang tidak kondusif bagi pertukaran budaya yang 

positif. Konflik yang berkepanjangan di beberapa negara telah menyebabkan hilangnya kesempatan bagi 

individu untuk saling mengenal dan memahami budaya satu sama lain. Dengan demikian, untuk 

membangun harmoni multikultural, penting untuk mengidentifikasi dan mengatasi berbagai hambatan ini. 

Upaya kolaboratif dari masyarakat, pemerintah, dan lembaga pendidikan diperlukan untuk menciptakan 

lingkungan yang mendukung interaksi antar budaya. 

2. Peran pemerintah dan institusi dalam mendukung harmoni multikultural 

Peran pemerintah dan institusi dalam mendukung harmoni multikultural sangat krusial dalam membangun 

dan memelihara masyarakat yang inklusif dan toleran. Pemerintah, melalui kebijakan dan program-

programnya, memiliki tanggung jawab utama dalam menciptakan kerangka hukum dan sosial yang 

mendukung keberagaman. Menurut Ho (2024), kebijakan multikultural yang efektif harus mencakup 

pengakuan hak-hak kelompok minoritas, perlindungan terhadap diskriminasi, dan promosi kesetaraan 

kesempatan dalam berbagai aspek kehidupan. 

Di Indonesia, pemerintah telah menerapkan berbagai kebijakan untuk mendukung harmoni multikultural. 

Salah satu contohnya adalah Peraturan Presiden Nomor 18 Tahun 2020 tentang Rencana Pembangunan 

Jangka Menengah Nasional (RPJMN) 2020-2024, yang secara eksplisit menyebutkan pentingnya 

memperkuat kerukunan umat beragama dan harmoni (Bappenas, 2020). Implementasi kebijakan ini 

melibatkan berbagai program, seperti dialog antar-iman dan pendidikan multikultural di sekolah-

sekolah.nstitusi pendidikan juga memainkan peran penting dalam membentuk sikap dan nilai-nilai 

multikultural pada generasi muda. Penelitian oleh Raihani (2018) menunjukkan bahwa kurikulum yang 

inklusif dan praktik pengajaran yang menghargai keberagaman dapat secara signifikan meningkatkan 

toleransi dan pemahaman lintas budaya di kalangan siswa. Universitas, misalnya, dapat mendorong 

pertukaran budaya melalui program mobilitas mahasiswa dan staf, serta menyelenggarakan kegiatan-

kegiatan yang merayakan keberagaman budaya.  

Namun, tantangan tetap ada dalam implementasi kebijakan dan program multikultural. Verkuyten et al. 

(2019) mengingatkan bahwa pendekatan yang terlalu kaku dalam mempromosikan multikulturalisme dapat 

memicu reaksi balik dari kelompok mayoritas. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan yang seimbang dan 

kontekstual dalam mendukung harmoni multikultural. Oleh karena itu, peran pemerintah dan institusi dalam 

mendukung harmoni multikultural melibatkan berbagai aspek, mulai dari kebijakan nasional hingga 



Katarina Leba1, Balthasar Watunglawar2, Muhammad ‘Ariful Furqon3, Dwi Wijonarko4 

Vol. 3 No. 4 (2024) 240 – 253 
ABDISOSHUM (Jurnal Pengabdian Masyarakat Bidang Sosial dan Humaniora) 

 

 

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0) 

248 

program-program di tingkat lokal. Keberhasilan upaya ini membutuhkan kolaborasi yang erat antara 

berbagai pemangku kepentingan dan pendekatan yang holistik dalam mengatasi tantangan keberagaman di 

era global. 

Langkah-langkah Praktis bagi Kaum Milenial 

1. Memperluas Jaringan Pertemanan Lintas Budaya 

Era globalisasi telah mengaksentuasi urgensi perluasan jaringan interkultural bagi generasi milenial sebagai 

instrumen pengembangan pemahaman dan toleransi global. Studi komprehensif yang dilakukan oleh Pew 

Research Center (2019) mengindikasikan bahwa mayoritas signifikan milenial (72%) mengakui korelasi 

positif antara interaksi lintas budaya dengan peningkatan keterbukaan dan toleransi. Dalam konteks ini, 

platform media sosial, dengan penetrasi global yang mencapai lebih dari 3,6 miliar pengguna, telah menjadi 

medium utama bagi milenial dalam memfasilitasi koneksi internasional melalui berbagai forum diskusi dan 

pertukaran konten (Statista, 2024). Komplementer dengan interaksi digital, partisipasi dalam event kultural, 

seminar internasional, dan program pertukaran pelajar, seperti yang diselenggarakan oleh AFS Intercultural 

Programs (2021), menawarkan kesempatan bagi milenial untuk memperoleh pengalaman immersif dalam 

konteks lintas budaya, sekaligus mengembangkan kompetensi interpersonal yang esensial dalam era global. 

Meskipun demikian, upaya ekspansi jaringan interkultural ini tidak terlepas dari berbagai tantangan, 

terutama terkait dengan persistensi stereotip dan prasangka. Investigasi empiris yang dilakukan oleh The 

Economist (2021) mengungkapkan fenomena kecemasan sosial yang signifikan, di mana 57% responden 

melaporkan pengalaman kecanggungan atau ketidaknyamanan dalam interaksi dengan individu dari latar 

belakang kultural yang berbeda. Temuan ini menegaskan urgensi pengembangan sikap inklusif dan 

apresiatif terhadap keragaman di kalangan milenial sebagai prasyarat dalam membangun relasi interkultural 

yang harmonis dan produktif. Melalui sinergi antara pemanfaatan teknologi digital dan keterlibatan aktif 

dalam inisiatif pertukaran budaya, generasi milenial berpotensi tidak hanya mengoptimalkan manfaat 

personal dan profesional dari koneksi lintas budaya, tetapi juga berkontribusi signifikan dalam membentuk 

lanskap sosial global yang lebih inklusif dan toleran. Pendekatan holistik ini merepresentasikan langkah 

strategis dalam mempersiapkan generasi milenial menghadapi kompleksitas tantangan di era 

interdependensi global. 

Ekspansi jaringan relasi interkultural merupakan langkah strategis bagi generasi milenial dalam 

meningkatkan kompetensi pemahaman lintas budaya dan mengembangkan sikap toleransi. Melalui 

optimalisasi teknologi digital dan partisipasi aktif dalam berbagai inisiatif pertukaran budaya, generasi ini 

memiliki peluang signifikan untuk membangun koneksi yang bersifat multidimensional. Interaksi lintas 

budaya yang terfasilitasi oleh teknologi dan program-program pertukaran tidak hanya berkontribusi pada 

pengembangan personal individu, tetapi juga berimplikasi positif dalam konteks profesional. Proses ini 

memungkinkan terjadinya transfer pengetahuan dan nilai-nilai kultural, yang pada gilirannya dapat 

meningkatkan sensitivitas budaya dan kemampuan adaptasi dalam lingkungan global yang semakin 

terkoneksi. Dengan demikian, perluasan jaringan interkultural bagi milenial tidak sekadar menjadi sarana 

untuk memperluas perspektif, tetapi juga menjadi instrumen krusial dalam mempersiapkan generasi ini 

menghadapi kompleksitas tantangan di era globalisasi, sekaligus mendorong terbentuknya masyarakat yang 

lebih inklusif dan kohesif. 

2. Berpartisipasi dalam Kegiatan Pertukaran Budaya  

Kegiatan pertukaran budaya telah menunjukkan efektivitasnya sebagai instrumen kunci dalam 

meningkatkan pemahaman lintas budaya dan mengembangkan sikap toleran di kalangan generasi milenial. 

UNESCO (2020) menekankan signifikansi partisipasi dalam program-program semacam ini, yang 

menawarkan pengalaman immersif yang sulit direplikasi dalam setting pembelajaran konvensional. Inisiatif 

seperti "Youth Exchange", yang diimplementasikan oleh berbagai organisasi internasional, memfasilitasi 

interaksi mendalam antara pemuda dengan budaya asing. Program ini umumnya melibatkan peserta untuk 

tinggal bersama keluarga angkat dan berpartisipasi dalam rutinitas harian di negara tuan rumah, 

memberikan kesempatan unik untuk mengalami secara langsung nuansa kehidupan dalam konteks budaya 

yang berbeda. Pendekatan experiential learning ini memungkinkan peserta untuk mengembangkan 

pemahaman yang lebih mendalam dan otentik terhadap keragaman budaya global. 

Efektivitas pendekatan pertukaran budaya ini didukung oleh temuan empiris yang signifikan. Studi yang 

dilakukan oleh International Youth Foundation melaporkan bahwa mayoritas peserta program (85%) 

mengalami peningkatan substansial dalam kapasitas empati dan toleransi terhadap keragaman budaya 



Katarina Leba1, Balthasar Watunglawar2, Muhammad ‘Ariful Furqon3, Dwi Wijonarko4 

Vol. 3 No. 4 (2024) 240 – 253 
ABDISOSHUM (Jurnal Pengabdian Masyarakat Bidang Sosial dan Humaniora) 

 

 

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0) 

249 

budaya  (Sharma, 2017, p. 8). Hasil ini menggarisbawahi potensi transformatif dari program pertukaran 

budaya dalam membentuk perspektif global yang lebih inklusif di kalangan generasi muda. Peningkatan 

empati dan toleransi ini tidak hanya bermanfaat bagi perkembangan personal peserta, tetapi juga berpotensi 

memberikan dampak positif jangka panjang pada masyarakat luas. Dengan memfasilitasi pemahaman lintas 

budaya yang lebih dalam, program-program ini berkontribusi pada pembentukan generasi yang lebih siap 

menghadapi tantangan dalam dunia yang semakin terkoneksi dan beragam secara kultural. Oleh karena itu, 

investasi dalam program pertukaran budaya dapat dilihat sebagai langkah strategis dalam mempersiapkan 

generasi muda untuk menjadi warga global yang empatik dan berwawasan luas. 

3. Menjadi Agen Perubahan di Lingkungan Sekitar 

Kaum milenial memiliki tanggung jawab signifikan sebagai agen perubahan dalam membangun kesadaran 

akan pentingnya toleransi dan saling menghormati di lingkungan multikultural. Laporan McKinsey & 

Company (2020) menunjukkan bahwa organisasi dengan keberagaman budaya yang tinggi cenderung lebih 

inovatif dan adaptif terhadap perubahan. Salah satu cara efektif menjadi agen perubahan adalah melalui 

keterlibatan dalam kegiatan sosial yang mendukung keberagaman, seperti kampanye kesadaran anti-

diskriminasi dan pro-inklusi. Penelitian The World Economic Forum (2022) mengonfirmasi bahwa 

kampanye semacam ini dapat meningkatkan pemahaman masyarakat tentang pentingnya keberagaman dan 

mengurangi prasangka terhadap kelompok tertentu. 

Pemanfaatan platform digital, khususnya media sosial, menjadi sarana potensial bagi milenial untuk 

menyebarkan pesan positif tentang keberagaman. Mereka dapat membagikan cerita inspiratif, artikel, dan 

video edukatif tentang nilai-nilai multikultural. Laporan Hootsuite (We are Social) mengungkapkan bahwa 

54% pengguna internet global menggunakan media sosial untuk menemukan konten terkait isu sosial, 

menunjukkan efektivitas media sosial dalam mempengaruhi opini publik mengenai keberagaman dan 

toleransi (Riyanto, 2021). Meskipun demikian, menjadi agen perubahan bukanlah tugas mudah. Tantangan 

seperti resistensi masyarakat atau kurangnya dukungan pemerintah dapat menghambat upaya tersebut. Oleh 

karena itu, penting bagi milenial untuk membangun aliansi dengan organisasi yang memiliki visi serupa. 

Kolaborasi antar berbagai pihak dapat meningkatkan efektivitas program perubahan sosial, memungkinkan 

upaya yang lebih terkoordinasi dan berdampak luas. 

Generasi milenial, sebagai agen perubahan, memiliki potensi signifikan untuk berkontribusi dalam 

menciptakan lingkungan sosial yang lebih inklusif dan harmonis. Melalui pendekatan multidimensi yang 

mengintegrasikan keterlibatan sosial aktif, pemanfaatan teknologi digital, dan kolaborasi strategis lintas 

sektor, mereka dapat menjadi katalisator dalam mempromosikan toleransi dan apresiasi terhadap 

keberagaman. Upaya ini tidak hanya berfokus pada perubahan jangka pendek, tetapi juga membangun 

fondasi untuk masa depan yang lebih baik. Dengan demikian, generasi milenial berperan penting dalam 

mempersiapkan masyarakat untuk menghadapi kompleksitas tantangan global yang semakin meningkat, 

sekaligus membentuk lingkungan yang lebih resilient dan adaptif terhadap perubahan. 

Hasil dari seminar ini adalah peningkatan signifikan dalam pemahaman peserta terhadap konsep 

harmonisasi keberagaman dan nilai-nilai kebangsaan, khususnya dalam konteks Generasi Z. Lebih dari itu, 

seminar ini bertujuan untuk meningkatkan kesadaran akan pentingnya toleransi dan sikap saling 

menghormati dalam masyarakat yang heterogen. Sebuah aspek penting lainnya adalah terbentuknya 

jaringan kolaborasi yang menghubungkan berbagai pihak, termasuk universitas, Himpunan Mahasiswa 

KELAMAs, dan para pembicara dari beragam latar belakang agama. Jaringan ini diharapkan dapat menjadi 

fondasi untuk inisiatif-inisiatif serupa di masa depan, memperkuat upaya berkelanjutan dalam membangun 

harmoni multikultural di kalangan generasi muda. 

Dampak positif dari kegiatan seminar keagamaan ini terbukti berkelanjutan dan meluas, melebihi 

ekspektasi awal para penyelenggara. Salah satu hasil yang paling signifikan adalah inisiatif spontan dari 

para peserta untuk membentuk sebuah grup WhatsApp sebagai forum lanjutan. Grup ini berfungsi sebagai 

ruang virtual yang dinamis, memungkinkan peserta untuk melanjutkan diskusi-diskusi produktif mengenai 

toleransi dan keberagaman yang telah dimulai selama seminar. 

Keberadaan grup WhatsApp ini menjadi bukti nyata bahwa seminar tersebut telah berhasil menginspirasi 

dan memotivasi para peserta untuk tetap terlibat aktif dalam isu-isu multikultural, bahkan setelah acara 

formal berakhir. Diskusi-diskusi yang berlangsung di dalam grup ini mencakup berbagai topik, mulai dari 

berbagi pengalaman pribadi terkait keberagaman, hingga analisis mendalam tentang isu-isu terkini yang 

berkaitan dengan toleransi di Indonesia. 



Katarina Leba1, Balthasar Watunglawar2, Muhammad ‘Ariful Furqon3, Dwi Wijonarko4 

Vol. 3 No. 4 (2024) 240 – 253 
ABDISOSHUM (Jurnal Pengabdian Masyarakat Bidang Sosial dan Humaniora) 

 

 

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0) 

250 

Yang lebih menggembirakan, grup ini tidak hanya menjadi wadah untuk berbagi pemikiran, tetapi juga 

telah berkembang menjadi sarana untuk merencanakan kegiatan-kegiatan selanjutnya. Para peserta, yang 

kini terhubung dalam jaringan yang solid, mulai mengusulkan dan merancang berbagai inisiatif baru. Ide-

ide yang muncul sangat beragam, mulai dari rencana mengadakan diskusi rutin secara daring, hingga 

proposal untuk mengorganisir acara-acara lintas agama dan budaya di komunitas mereka masing-masing. 

Fenomena ini menunjukkan bahwa seminar tersebut telah berhasil menanamkan rasa tanggung jawab dan 

semangat proaktif di kalangan peserta untuk menjadi agen perubahan dalam membangun masyarakat yang 

lebih inklusif. Grup WhatsApp ini telah menjadi katalisator bagi terbentuknya komunitas muda yang peduli 

dan berkomitmen terhadap nilai-nilai keberagaman, sekaligus menjadi bukti konkret bahwa upaya 

membangun harmoni multikultural dapat berlanjut dan berkembang melalui inisiatif generasi muda itu 

sendiri. 

KESIMPULAN 

Kegiatan seminar keagamaan "Harmoni Multikultural" telah membuktikan keberhasilannya dalam berbagai 

aspek. Acara ini tidak hanya berhasil meningkatkan pemahaman dan kesadaran peserta mengenai 

pentingnya keberagaman dan toleransi, tetapi juga efektif dalam memfasilitasi dialog konstruktif lintas 

agama dan budaya di kalangan generasi muda. Keberhasilan seminar ini tidak terbatas pada durasi acara 

semata, melainkan berlanjut dengan terbentuknya grup WhatsApp yang berfungsi sebagai forum diskusi 

lanjutan, menunjukkan dampak jangka panjang yang signifikan. Lebih menggembirakan lagi, para peserta 

menunjukkan inisiatif dan sikap proaktif yang luar biasa dalam merencanakan berbagai kegiatan terkait 

harmoni multikultural di masa mendatang. Seminar ini juga berhasil membangun sebuah jaringan 

kolaboratif yang solid, menghubungkan peserta, narasumber, dan institusi terkait dalam satu visi bersama 

untuk membangun masyarakat yang lebih inklusif dan toleran. 

Dari kegiatan seminar keagamaan ini, penulis menyajikan beberapa saran yang dapat dilaksanakan oleh 

berbagai pihak yang terlibat dalam seminar tersebut:  

1. Untuk Peserta: 

a) Aktif berpartisipasi dalam diskusi grup WhatsApp dan kegiatan lanjutan. 

b) Mengimplementasikan nilai-nilai toleransi dalam kehidupan sehari-hari. 

c) Mengajak teman sebaya untuk bergabung dalam gerakan harmoni multikultural. 

2. Untuk Narasumber: 

a) Menjaga komunikasi dengan peserta melalui grup WhatsApp. 

b) Menyediakan bimbingan dan sumber daya tambahan untuk mendukung inisiatif peserta. 

c) Berkolaborasi dalam kegiatan-kegiatan lanjutan yang direncanakan peserta. 

3. Untuk Universitas: 

a) Menyediakan dukungan institusional untuk kegiatan-kegiatan lanjutan yang direncanakan peserta. 

b) Mengintegrasikan tema harmoni multikultural ke dalam kurikulum akademik. 

c) Memfasilitasi penelitian terkait keberagaman dan toleransi di kalangan mahasiswa. 

4. Untuk Pihak Terkait (Sekolah, Pemerintah Daerah, dll): 

a) Mendukung dan memfasilitasi kegiatan-kegiatan harmoni multikultural di tingkat sekolah dan 

komunitas. 

b) Berkolaborasi dengan universitas dan peserta dalam menyelenggarakan acara-acara serupa di masa 

depan. 

c) Mengembangkan kebijakan yang mendukung pendidikan multikultural dan toleransi di institusi 

pendidikan. 

DAFTAR PUSTAKA 

Ali, Hasanuddin & Purwandi, L. (2017). Millennial Nusantara: Pahami Karakternya, Rebut Simpatinya. 

Gramedia Pustaka Utama. 

Appel, M., & Weber, S. (2021). Do Mass Mediated Stereotypes Harm Members of Negatively Stereotyped 

Groups? A Meta-Analytical Review on Media-Generated Stereotype Threat and Stereotype Lift. 

Communication Research, 48(2), 151–179. https://doi.org/10.1177/0093650217715543  

https://doi.org/10.1177/0093650217715543


Katarina Leba1, Balthasar Watunglawar2, Muhammad ‘Ariful Furqon3, Dwi Wijonarko4 

Vol. 3 No. 4 (2024) 240 – 253 
ABDISOSHUM (Jurnal Pengabdian Masyarakat Bidang Sosial dan Humaniora) 

 

 

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0) 

251 

Aspinall, E. (2010). Semi-Opponents in Power: The Abdurrahman Wahid and Megawati Soekarnoputri 

Presidencies. In Soeharto's New Order and Its Legacy: Essays in honour of Harold Crouch. ANU 

Press. https://doi.org/10.22459/SNOL.08.2010.08  

Aspinall, E., & Mietzner, M. (2019). Southeast Asia's Troubling Elections: Nondemocratic Pluralism in 

Indonesia. Journal of Democracy, 30(4), 104–118. https://doi.org/10.1353/jod.2019.0055  

Atmaja, T. S. (2024). Implementasi Pendidikan Multikultural Di Sekolah Dasar untuk Meningkatkan 

Keterampilan Sosial Peserta Didik. Jurnal Basicedu, 8(3), 1906–1915. 

https://doi.org/10.31004/basicedu.v8i3.7664  

Azra, A. (2006). Indonesia, Islam, and Democracy: dynamics in a global context. Solstice Publishing. 

Badan Pusat Statistik. (2020). Statistik Indonesia 2020. BPS. 

Badan Pusat Statistik. (2021). Statistik Indonesia 2021. BPS-Statistics Indonesia. 

https://www.bps.go.id/id/publication/2021/02/26/938316574c78772f27e9b477/statistik-indonesia-

2021.html  

Bappenas. (2020). PERATURAN PRESIDEN NOMOR 18 TAHUN 2020 tentang Rencana Pembangunan 

Jangka Menengah Nasional Tahun 2020-2024. 

https://jdih.bappenas.go.id/peraturan/detailperaturan/1037  

Berenschot, Ward; Nordholt, Henk Schulte; Bakker, L. (2017). Citizenship and Democratization in 

Southeast Asia. Brill. 

Bradshaw, Samantha, and P. N. H. (2018). The Global Organization of Social Media Disinformation 

Campaigns. Journal of International Affairs, 71, 23–31. https://jia.sipa.columbia.edu/global-

organization-social-media-disinformation-campaigns  

Ghinaya Aulia, A., Mitamimah, A., & Pratiwi, H. (2023). Konflik Antaretnis di Indonesia dan Upaya 

Penanggulangannya. Integritas Terbuka: Peace and Interfaith Studies, 2(1), 69–76. 

https://doi.org/10.59029/int.v2i1.14  

Gustini, N. (2017). Empati Kultural pada Mahasiswa. JOMSIGN: Journal of Multicultural Studies in 

Guidance and Counseling, 1(1), 17. https://doi.org/10.17509/jomsign.v1i1.6049  

Hefner, R. (2018). Routledge Handbook of Contemporary Indonesia. Routledge. 

Hefner, R. W. (2013). Global Pentecostalism in the 21st century. Indiana University Press. 

Ho, C. (2024). Multiculturalism. In Encyclopedia of Equality, Equity, Diversity and Inclusion (pp. 253–

259). Edward Elgar Publishing. https://doi.org/10.4337/9781800886377.ch53  

Hoon, C.-Y. (2017). Putting Religion into Multiculturalism: Conceptualising Religious Multiculturalism in 

Indonesia. Asian Studies Review, 41(3), 476–493. https://doi.org/10.1080/10357823.2017.1334761  

Klinken, G. van. (2007). Communal Violence and Democratization in Indonesia Small Town Wars. 

Routledge. 

Lim, M. (2017). Freedom to hate: social media, algorithmic enclaves, and the rise of tribal nationalism in 

Indonesia. Critical Asian Studies, 49(3), 411–427. https://doi.org/10.1080/14672715.2017.1341188 

Lusiana &, & Firdaus, W. A. (2024). Tantangan Dan Peluang Multikulturalisme Dalam Pendidikan Islam. 

Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 2(2), 116–125. 

https://ejournal.lumbungpare.org/index.php/jim/article/view/200  

Manuain, L. M. M., Moru, O. O., Renda, T., & Naitboho, J. (2022). Persepsi Generasi Z Terhadap Toleransi 

Beragama di Media Sosial. ASKETIK, 6(2), 213–224. https://doi.org/10.30762/asketik.v6i2.269  

Maryam, E. W. (2019). Buku Ajar Psikologi Sosial Penerapan dalam Permasalahan Sosial. UMSIDA 

Press. 

McKinsey & Company. (2020). Diversity Wins: How Inclusion Matters. McKinsey & Company. 

https://www.mckinsey.com/~/media/mckinsey/featured insights/diversity and inclusion/diversity 

wins how inclusion matters/diversity-wins-how-inclusion-matters-vf.pdf  

Menchik, J. (2016). Islam and Democracy in Indonesia. Cambridge University Press. 

https://doi.org/10.1017/CBO9781316344446  

Molina, L. E., Tropp, L. R., & Goode, C. (2016). Reflections on prejudice and intergroup relations. Current 

Opinion in Psychology, 11, 120–124. https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2016.08.001  

Muhtadi, B. (2019). Vote Buying in Indonesia. Springer Singapore. https://doi.org/10.1007/978-981-13-

6779-3  

Nugroho, Y., & Syarief, S. S. (2012). Melampaui Aktivisme Click: Media Baru dan Proses Politik dalam 

Indonesia Kontemporer. Friedrich-Ebert-Stiftung Kantor Perwakilan Indonesia. 

Nur Latifah, Marini, A., & Maksum, A. (2021). Pendidikan Multikultural di Sekolah Dasar (Sebuah Studi 

Pustaka). JURNAL PENDIDIKAN DASAR NUSANTARA, 6(2), 42–51. 

https://doi.org/10.29407/jpdn.v6i2.15051  

Parker, L., & Nilan, P. (2013). Adolescents in Contemporary Indonesia. Routledge. 

https://doi.org/10.4324/9780203522073  

https://doi.org/10.22459/SNOL.08.2010.08
https://doi.org/10.1353/jod.2019.0055
https://doi.org/10.31004/basicedu.v8i3.7664
https://www.bps.go.id/id/publication/2021/02/26/938316574c78772f27e9b477/statistik-indonesia-2021.html
https://www.bps.go.id/id/publication/2021/02/26/938316574c78772f27e9b477/statistik-indonesia-2021.html
https://jdih.bappenas.go.id/peraturan/detailperaturan/1037
https://jia.sipa.columbia.edu/global-organization-social-media-disinformation-campaigns
https://jia.sipa.columbia.edu/global-organization-social-media-disinformation-campaigns
https://doi.org/10.59029/int.v2i1.14
https://doi.org/10.17509/jomsign.v1i1.6049
https://doi.org/10.4337/9781800886377.ch53
https://doi.org/10.1080/10357823.2017.1334761
https://ejournal.lumbungpare.org/index.php/jim/article/view/200
https://doi.org/10.30762/asketik.v6i2.269
https://www.mckinsey.com/~/media/mckinsey/featured%20insights/diversity%20and%20inclusion/diversity%20wins%20how%20inclusion%20matters/diversity-wins-how-inclusion-matters-vf.pdf
https://www.mckinsey.com/~/media/mckinsey/featured%20insights/diversity%20and%20inclusion/diversity%20wins%20how%20inclusion%20matters/diversity-wins-how-inclusion-matters-vf.pdf
https://doi.org/10.1017/CBO9781316344446
https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2016.08.001
https://doi.org/10.1007/978-981-13-6779-3
https://doi.org/10.1007/978-981-13-6779-3
https://doi.org/10.29407/jpdn.v6i2.15051
https://doi.org/10.4324/9780203522073


Katarina Leba1, Balthasar Watunglawar2, Muhammad ‘Ariful Furqon3, Dwi Wijonarko4 

Vol. 3 No. 4 (2024) 240 – 253 
ABDISOSHUM (Jurnal Pengabdian Masyarakat Bidang Sosial dan Humaniora) 

 

 

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0) 

252 

Pew Research Center. (2019). In a Politically Polarized Era, Sharp Divides in Both Partisan Coalitions. 

https://www.pewresearch.org/politics/2019/12/17/in-a-politically-polarized-era-sharp-divides-in-

both-partisan-coalitions/  

Rahmawati, A., Astuti, D. M., Harun, F. H., & Rofiq, M. K. (2023). PERAN MEDIA SOSIAL DALAM 

PENGUATAN MODERASI BERAGAMA DI KALANGAN GEN-Z. J-ABDI: Jurnal Pengabdian 

Kepada Masyarakat, 3(5), 905–920. https://doi.org/10.53625/jabdi.v3i5.6495  

Raihani, R. (2018). Education for multicultural citizens in Indonesia: policies and practices. Compare: A 

Journal of Comparative and International Education, 48(6), 992–1009. 

https://doi.org/10.1080/03057925.2017.1399250  

Riyanto, A. D. (2021). Indonesian Digital Report 2021. Hootsuite (We Are Social). 

Rutagand, E. (2024). The Role of Cultural Festivals in Promoting Social Cohesion and Cultural 

Understanding. International Journal of Humanity and Social Sciences, 3(2), 13–25. 

https://doi.org/10.47941/ijhss.2077  

Setara Institute. (2021). Laporan Kondisi Kebebasan Beragama/Berkeyakinan di Indonesia 2020. 

https://setara-institute.org/ringkasan-eksekutif-indeks-kota-toleran-2021/  

Sharma, R. (2017). 2017 Global Youth Wellbeing Index (K. R. McCormick (Ed.)). International Youth 

Foundation. https://iyfglobal.org/sites/default/files/2017YouthWellbeingIndex_6.pdf  

Silke, C., Davitt, E., Flynn, N., Shaw, A., Brady, B., Murray, C., & Dolan, P. (2024). Activating Social 

Empathy: An evaluation of a school-based social and emotional learning programme. Social and 

Emotional Learning: Research, Practice, and Policy, 3, 100021. 

https://doi.org/10.1016/j.sel.2023.100021  

Sipahutar, E. ., Lumbantobing, D. P. ., Gultom, H., & Sitompul, A. S. (2023). Strategi Guru Menumbuhkan 

Sikap Toleransi Peserta Didik Beda Agama Di SMA Negeri 3 Tarutung. MPK : Jurnal Manajemen 

Pendidikan Kristen, 3(1), 28–48. https://ejournal-iakn-

manado.ac.id/index.php/jmpk/article/view/1324%0A  

Statista. (2024). Number of social media users worldwide from 2017 to 2028. Stacy Jo Dixon. 

https://www.statista.com/statistics/278414/number-of-worldwide-social-network-users/  

Suhandoko. (2024). Menghubungkan Dunia yang Terlupakan: Bagaimana Internet Satelit Ubah Hidup di 

Pedesaan. Wisata.Viva.Co.Id. https://wisata.viva.co.id/berita/12094-menghubungkan-dunia-yang-

terlupakan-bagaimana-internet-satelit-ubah-hidup-di-pedesaan  

Suparlan, P. (2014). Menuju Masyarakat Indonesia yang Multikultural. Antropologi Indonesia, 69. 

https://doi.org/10.7454/ai.v0i69.3448  

Suryadinata, L. (2018). Routledge Handbook of Contemporary Indonesia. In R. W. Hefner (Ed.), Routledge 

Handbook of Contemporary Indonesia. Routledge. https://doi.org/10.4324/9781315628837  

Sutopo, O.R., & Meiji, N. H. (2014). (2014). TRANSISI PEMUDA DALAM MASYARAKAT RISIKO: 

ANTARA ASPIRASI, HAMBATAN DAN KETIDAKPASTIAN. Jurnal Universitas Paramadina 

V, 11(3), 1164–1186. https://core.ac.uk/download/pdf/291262016.pdf  

Sutopo, O. rahadianto. (2014). Perspektif Generasi dalam Kajian Kepemudaan. In Buku Panduan Studi 

Kepemudaan: Teori Metodologi dan Isu-Isu Kontemporer (1st ed., pp. 27–41). Youth Studies Centre 

Gadjah Mada University & Ministry of Youth and Sport Indonesia. 

https://www.researchgate.net/publication/274639211_Perspektif_Generasi_dalam_Kajian_Kepem

udaan_2014  

Tapsell, R. (2021). Social Media and Elections in Southeast Asia: The Emergence of Subversive, 

Underground Campaigning. Asian Studies Review, 45(1), 117–134. 

https://doi.org/10.1080/10357823.2020.1841093  

The World Economic Forum. (2022). The Global Risks Report 2022. 

https://www.weforum.org/publications/global-risks-report-2022/  

UNESCO. (2020). Intercultural Dialogue. United Nations Educational, Scientific and Cultural 

Organization. https://www.un.org/youthenvoy/2013/08/unesco-united-nations-educational-

scientific-and-cultural-organization/  

Verkuyten, M., Yogeeswaran, K., & Adelman, L. (2019). Intergroup Toleration and Its Implications for 

Culturally Diverse Societies. Social Issues and Policy Review, 13(1), 5–35. 

https://doi.org/10.1111/sipr.12051  

Wahid Foundation. (2018). Laporan Survei Nasional Tren Toleransi Sosial-Keagamaan di Kalangan 

Perempuan Muslim Indonesia. https://wahidfoundation.org/publikasi/hasil-penelitian  

Wahyudin, Imam & Santoso, G. (2023). Pemahaman Mendalam Dalam Toleransi Keberagaman Nilai 

Untuk Menciptakan Masyarakat Yang Harmonis Dan Inklusif. Jurnal Pendidikan Transformatif, 

2(3), 491–505. https://doi.org/https://doi.org/10.9000/jpt.v2i3.1358  

https://www.pewresearch.org/politics/2019/12/17/in-a-politically-polarized-era-sharp-divides-in-both-partisan-coalitions/
https://www.pewresearch.org/politics/2019/12/17/in-a-politically-polarized-era-sharp-divides-in-both-partisan-coalitions/
https://doi.org/10.53625/jabdi.v3i5.6495
https://doi.org/10.1080/03057925.2017.1399250
https://doi.org/10.47941/ijhss.2077
https://setara-institute.org/ringkasan-eksekutif-indeks-kota-toleran-2021/
https://iyfglobal.org/sites/default/files/2017YouthWellbeingIndex_6.pdf
https://doi.org/10.1016/j.sel.2023.100021
https://ejournal-iakn-manado.ac.id/index.php/jmpk/article/view/1324%0A
https://ejournal-iakn-manado.ac.id/index.php/jmpk/article/view/1324%0A
https://www.statista.com/statistics/278414/number-of-worldwide-social-network-users/
https://wisata.viva.co.id/berita/12094-menghubungkan-dunia-yang-terlupakan-bagaimana-internet-satelit-ubah-hidup-di-pedesaan
https://wisata.viva.co.id/berita/12094-menghubungkan-dunia-yang-terlupakan-bagaimana-internet-satelit-ubah-hidup-di-pedesaan
https://doi.org/10.7454/ai.v0i69.3448
https://doi.org/10.4324/9781315628837
https://core.ac.uk/download/pdf/291262016.pdf
https://www.researchgate.net/publication/274639211_Perspektif_Generasi_dalam_Kajian_Kepemudaan_2014
https://www.researchgate.net/publication/274639211_Perspektif_Generasi_dalam_Kajian_Kepemudaan_2014
https://doi.org/10.1080/10357823.2020.1841093
https://www.weforum.org/publications/global-risks-report-2022/
https://www.un.org/youthenvoy/2013/08/unesco-united-nations-educational-scientific-and-cultural-organization/
https://www.un.org/youthenvoy/2013/08/unesco-united-nations-educational-scientific-and-cultural-organization/
https://doi.org/10.1111/sipr.12051
https://wahidfoundation.org/publikasi/hasil-penelitian
https://doi.org/https:/doi.org/10.9000/jpt.v2i3.1358


Katarina Leba1, Balthasar Watunglawar2, Muhammad ‘Ariful Furqon3, Dwi Wijonarko4 

Vol. 3 No. 4 (2024) 240 – 253 
ABDISOSHUM (Jurnal Pengabdian Masyarakat Bidang Sosial dan Humaniora) 

 

 

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (CC BY-SA 4.0) 

253 

Windar, Abd Wahidin, & Abd Rasyid. (2022). Religious and Cultural Discrimination against Digital 

Society. SOSIOLOGIA : Jurnal Agama Dan Masyarakat, 1(2), 99–108. 

https://doi.org/10.35905/sosiologia.v1i2.3566  

Woodward, M. (2011). Java, Indonesia and Islam. Springer Netherlands. https://doi.org/10.1007/978-94-

007-0056-7  

Yani, V. I. (2023). Peran Generasi Muda dalam Membangun Kebhinekaan dan Persatuan Nasional di 

Indonesia. UMM Dalam Berita Koran Online Lima Detik. https://www.umm.ac.id/id/arsip-

koran/lima-detik/peran-generasi-muda-dalam-membangun-kebhinekaan-dan-persatuan-nasional-

di-indonesia.html  
 

https://doi.org/10.35905/sosiologia.v1i2.3566
https://doi.org/10.1007/978-94-007-0056-7
https://doi.org/10.1007/978-94-007-0056-7
https://www.umm.ac.id/id/arsip-koran/lima-detik/peran-generasi-muda-dalam-membangun-kebhinekaan-dan-persatuan-nasional-di-indonesia.html
https://www.umm.ac.id/id/arsip-koran/lima-detik/peran-generasi-muda-dalam-membangun-kebhinekaan-dan-persatuan-nasional-di-indonesia.html
https://www.umm.ac.id/id/arsip-koran/lima-detik/peran-generasi-muda-dalam-membangun-kebhinekaan-dan-persatuan-nasional-di-indonesia.html

