
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) 
https://journal.literasisains.id/index.php/sabana 

DOI: 10.55123/sabana.v4i1.4822 
e-ISSN 2829-6133 (Media Elektronik 

Vol. 4 No. 1 (April 2025) 68-77  
Received: February 05, 2025 | Accepted: February 25, 2025 | Published: April 20, 2025 

 
 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

68 

PEMAKNAAN MASYARAKAT TERHADAP TRADISI MAPPACCI PADA 
PERNIKAHAN MASYARAKAT BUGIS 

 
Abdul Rahman 

Program Studi Pendidikan Antropologi, Fakultas Ilmu Sosial, Universitas Negeri Makassar, 
Makassar, Indonesia  

Email: abdul.rahman8304@unm.ac.id  

 
ABSTRAK 

Mappacci merupakan salah tradisi yang berkaitan dengan salah satu rangkaian dalam 
pernikahan Suku Bugis. Prosesi Mappaci atau disebut juga Tudang Penni dilakukan 
oleh pengantin laki-laki dan perempuan di rumah masing-masing pada malam hari atau 
sehari sebelum acara pernikahan. Pada pelaksanaannya, calon mempelai duduk di 
suatu tempat bersama dengan orang tua di samping kiri maupun kanan. Penelitian ini 
bertujuan untuk mengetahui fungsi mappacci berdasarkan teori fungsional yang 
digagas oleh Bronislaw Malinowski. Selain itu dimaksudkan pula untuk mengetahui 
pola-pola yang berubah dalam mappacci serta dampaknya. Penelitian merupakan 
penelitian kualitatif dengan menggunakan pendekatan fenomenologi. Data 
dikumpulkan dengan teknik etnografi, yaitu melakukan observasi partisipatif dan 
wawancara mendalam. Data yang terkumpul kemudian dianalisis dan selanjutnya 
dilakukan penarikan kesimpulan. Hasil penelitian ini menunjukan bahwa berdasarkan 
eksistensi dari tradisi mappacci memiliki fungsi sebagai perekat ikatan kekerabatan 
dan penegasan identitas sebagai Suku Bugis. Tradisi Mappacci secara perlahan 
namun pasti mengalami pergeseran. Sejatinya mappacci hanya dilaksanakan oleh 
kaum bangsawan, tetapi karena memiliki kemampuan ekonomi, maka banyak 
kalangan non-bangsawan yang melaksanakannya. Adapula keluarga bangsawan yang 
tidak melaksanakan mappacci karena terkendala oleh biaya.  

 
Kata Kunci: Mappacci, Ritual, Tradisi 

 
ABSTRACT  

This Mappacci is a tradition related to one of the series of Bugis weddings. The 
Mappaci procession or also called Tudang Penni is carried out by the bride and groom 
at their respective homes in the evening or the day before the wedding. In practice, the 
prospective bride and groom sit in one place with their parents on the left or right. This 
research aims to determine the mappacci function based on the functional theory 
initiated by Bronislaw Malinowski. Apart from that, it is also intended to find out 
changing patterns in Mappacci and their impacts. The research is qualitative research 
using a phenomenological approach. Data was collected using ethnographic 
techniques, namely conducting participant observation and in-depth interviews. The 
collected data is then analyzed and conclusions are then drawn. The results of this 
research show that based on the existence of the mappacci tradition, it has the function 
of cementing kinship ties and affirming identity as a Bugis tribe. The Mappacci tradition 
is slowly but surely experiencing a shift. In fact, mappacci was only carried out by the 
nobility, but because they had economic capabilities, many non-noble groups carried it 
out. There were also noble families who did not carry out mappacci because they were 
constrained by costs. 
 



Abdul Rahman 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 1 (2025) 68 – 77 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

69 

Keywords: Mappacci, Ritual, Tradition 

 
A. PENDAHULUAN 

Pernikahan adat budaya bugis di Makassar adalah salah satu budaya 
pernikahan di Indonesia yang paling kompleks dan melibatkan banyak emosi, 
mulai dari ritual lamaran hingga selesai resepsi pernikahan akan melibatkan 
seluruh keluarga yang berkaitan dengan kedua pasangan calon mempelai [1]. 
Pernikahan adat Bugis di Makassar masih sangat kental dengan budaya-
budaya mereka dan akan sarat makna dengan ritual-ritual yang dilaksanakan 
[2]. Mereka sangat meyakini dan mempercayai akan makna yang terkandung 
dengan tradisi-tradisi mereka, mulai dari tahap perencanaan sampai pada 
berlangsungnya penikahan akan dibumbuhi kehati-hatian dan takut melanggar 
apa yang menjadi kepercayaan mereka [3]. 

Tradisi mappacci merupakan upacara adat perkawinan yang turun 
temurun dilakukan oleh suku Bugis dengan tujuan untuk membersihkan atau 
mensucikan mempelai dari hal-hal yang buruk, dengan keyakinan bahwa 
segala tujuan yang baik harus didasari oleh niat dan upaya yang baik pula [4]. 
Mappacci berasal dari nama daun pacar “pacci” yang dapat diartikan paccing 
“bersih”, Masyarakat Bugis berpendapat bahwa mappacci berasal dari nama 
pacci, jika diartikan kedalam bahasa indonesia dikenal sebagai pacar [5]. Pacar 
bukan berarti menjalin kemesrahan antara laki-laki dan perempuan, tetapi daun 
pacci/pacar adalah sejenis tanaman yang daunnya digunakan sebagai 
penghias kuku/pewarna merah. Pacci dalam bahasa Bugis disinonim dengan 
salah satu bentuk budaya yang dapat dilihat adalah adat istiadat [5].  

Upacara adat mappacci merupakan sebuah rangkaian perayaan pesta 
pernikahan di kalangan masyarakat Bugis yang masih kental dengan adat 
istiadatnya. Seluruh keluarga, kerabat dan undangan dipersilahkan secara 
berturut-turut meletakkan macam daun-daunan di atas telapak tangan calon 
mempelai [6]. Oleh karena itu, Mappacci juga memiliki pengertian pensucian 
diri, sekaligus sebagai wahana pewarisan nilai-nilai kesucian bagi pengantin. 
Pada prosesi mappacci terkadang penggunaan simbol memiliki sarat makna 
yang butuh pemahaman mendalam guna memahaminya, mappacci yang 
dimaksudkan membersihkan segala sesuatu dan mensucikan diri dari hal yang 
tidak baik, yang melambangkan kesucian hati calon pengantin menghadapi hari 
esok, khususnya memasuki bahtera rumah tangga [7]. 

Dengan demikian prosesi mappacci mempunyai makna membersihkan 
(mappacci) yang dilakukan oleh kedua belah pihak mempelai. Dahulu 
dikalangan bangsawan, acara mappacci ini dilaksanakan tiga malam berturut-
turut, akan tetapi saat ini acara mappacci dilaksanakan satu malam saja, yaitu 
sehari sebelum acara pernikahan. Konon prosesi mappacci hanya dilaksanakan 
oleh kaum bangsawan namun sekarang umumnya masyarakat bugis 
melaksanakan prosesi mappacci ini [8]. Acara mappacci masyarakat Bugis 
diyakini mengandung simbolis kebersihan dan kesucian bagi calon mempelai 
baik laki-laki maupun calon mempelai perempuan. Artinya baik calon mempelai 
laki-laki maupun perempuan dianggap masih bersih, suci, oleh karena itu bagi 
calon mempelai yang berstatus janda atau duda, tidak ada lagi acara mappacci 
[9]. 

Melaksanakan upacara mappacci disiapkan sambilan macam peralatan 
yang mengandung arti khusus. Kesemuanya merupakan satu rangkuman kata 
yang mengandung harapan dan doa bagi kesejahteraan dan kebahagiaan bagi 



Abdul Rahman 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 1 (2025) 68 – 77 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

70 

calon mempelai, di antaranya bantal, sarung sutera terdiri dari tujuh lembar, 
daun pucuk pisang, daun nangka (daun panasa), lilin, daun inai (pacci), beras 
melati (Benno), tempat pacci/wadah yang terbuat dari logam, gula merah dan 
kelapa [10]. 

Sebuah ritual yang biasa dijalankan oleh masyarakat Bugis dalam 
rangkaian prosesi pernikahan bagi masyarakat Bugis yang mayoritas memeluk 
agama Islam [11], pernikahan menjadi satu perjalanan baru yang harus dilewati 
oleh jiwa yang mungkin sempat ternoda dibersihkan terlebih dahulu [12]. 
Proses ini dilakukan oleh kedua calon mempelai dikediaman masing-masing 
dengan dihadiri kerabat dekat. Kemudian dilihat dari segi makna dan proses 
mappacci sangat relevan dengan kondisi masyarakat modern saat ini yang 
telah mempengaruhi dan menyentuh masyarakat Bugis, namun kebiasaan-
kebiasaan yang merupakan tradisi turun temurun bahkan yang telah jadi adat 
masih sukar untuk dihilangkan.  

Dalam perspektif antropologi, mappacci merupakan bagian dari ritus 
peralihan yang bertujuan memberikan doa restu serta perlindungan spiritual 
kepada calon pengantin sebelum resmi mengarungi arena kehidupan pasca 
nikah [13]. Mappaci memiliki sarat makna, mencerminkan perspektif 
masyarakat Bugis yang bermukim di Kota Makassar tentang kesucian, 
keberkahan, dan relasi antara individu, kelompok, dan alam semesta. Salah 
satu kelompok masyarakat yang masih mempertahankan ritual mappacci 
sebagai rangkaian pernikahan Kebertahanan acara mappacci pada 
masayarakat Bugis yang bermukim di wilayah Kota Makassar menarik untuk 
ditelusuri secara mendalam. Tulisan memiliki permasalahan pokok yaitu 
bagaimana urgensi mappacci pada masyarakat Bugis di Kota Makassar, serta 
bagaimana pola-pola perubahan yang terjadi di dalam acara ini.  

Salah satu wilayah di Kota Makassar yang dihuni oleh Suku Bugis ialah 
Keluarahan Bitowa. Meskipun saat ini era telah memasuki kemoderenan yang 
melaju dengan kencang, namun masyarakat Bugis di Kelurahan Bitowa masih 
mempertahankan tradisi mappacci sebagai rangkaian acara pernikahan. 
Namun tidak dapat dinafikkan bahwa pada umumnya generasi muda 
masyarakat Bugis di Kelurahan Bitowa tidak memahami secara mendalam baik 
dari segi fungsi dan makna terhadap tradisi mappacci yang masih 
dipertahankan oleh Orangtuanya. Oleh karena itu, tulisan ini penting 
diketengahkan bukan semata untuk kepentingan akademik, namun untuk 
menggugah pemahaman generasi muda masyarakat Bugis di Kelurahan Bitowa 
agar tetap bangga akan budaya leluhurnya dan tidak tercerabut dari akar 
budaya Bugis.  

Dalam mengulas sebuah unsur budaya yang hidup dalam masyarakat, 
maka teori yang lazim digunakan ialah teori fungsionalisme yang digagas oleh 
Bronislaw Malinowski. Teori ini menegaskan bahwa segala aktivitas manusia 
merupakan keterpaduan dari kebudayaan. Aktivitas tersebut sengaja dilakukan 
sebagai upaya untuk memuaskan suatu rangkaian dari sejumlah kebutuhan 
naluri manusia [14]. Terkait dengan tradisi mappacci, masyarakat Kelurahan 
Bitowa melaksanakannya karena dinilai mempunyai fungsi dalam kehidupan 
mereka. namun dalam pelaksanaannya, tradisi mappacci tidak luput dari 
perubahan. Fenomena perubahan tersebut dapat dianalisis dengan 
menggunakan teori evolusioner yang digagas oleh Herbert Spencer. Teori ini 
menjelaskan bahwa perubahan sosial memiliki arah tetap yang dilalui oleh 
semua masyarakat. Masyarakat Bugis yang bermukim di Kelurahan Bitowa 



Abdul Rahman 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 1 (2025) 68 – 77 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

71 

tidak lupt dari perubahan itu, termasuk dalam tradisi mappacci. Tradisi ini tentu 
akan menyesuaikan dengan perkembangan zaman moderen, terutama dalam 
hal yan berkaitan dengan perangkat-perangkat yang digunakan.  
 

B. METODE PENELITIAN 
Penelitian ini merupakan kajian antropologi budaya dengan menggunakan 

pendekatan fenomenologi. Alfred Schutz sebagai salah satu tokoh teori ini 
berpendirian bahwa tindakan manusia menjadi suatu hubungan sosial bila 
manusia memberi arti atau makna tertentu terhadap tindakannya itu, dan 
manusia lain memahami pula tindakannya itu sebagai sesuatu yang penuh arti 
[15]. Ada empat unsur pokok dari teori ini yakni: pertama, perhatian terhadap 
aktor. Kedua, memusatkan pada pernyataan yang penting atau yang pokok dan 
kepada sikap yang wajar atau alamiah (natural attitude). Ketiga, memusatkan 
perhatian terhadap masalah mikro. Keempat, memperhatikan pertumbuhan, 
perubahan dan proses tindakan dalam dinamika agama, sosial dan budaya 
masyarakat rural [16]. Namun penelitian ini juga menggunakan pendekatan 
etnografis, yang mencoba melakukan pengumpulan, penggolongan 
(pengklasifikasian) dan penganalisaan terhadap nilai moral dan budaya [17] 
dalam tradisi mappacci. Untuk mendapatkan data terkait dengan peneltian ini, 
maka peneliti terlibat langsung dalam acara mappacci, dalam arti bertindak 
sebagai orang yang diundang sebagai untuk memberikan doa restu kepada 
pengantin. Jenis penelitian ini termasuk jenis penelitian kualitatif dengan 
berdasarkan pada: data yang muncul berwujud kata-kata dan bukan rangkaian 
angka. Serta dengan metode penelitian deskriptif artinya melukiskan variabel 
demi variabel, satu demi satu. Data dikumpulkan melalui observasi partisipatif 
di Kelurahan Bitowa. Hasil observasi tersebut kemudian diperjelas dengan 
melakukan wawancara kepada para tamu undangan maupun tuan rumah. 
Wawancara dilakukan secara bebas, dalam arti informan sebagai subjek 
penelitian diberikan kebebasan untuk bercerita tentang mappacci berdasarkan 
pengalaman dan pengetahuan mereka. Data yang telah terkumpul kemudian 
dianalisis dengan membandingkan hasil penelitian yang relevan, kemudian 
dituangkan dalam narasi tertulis agar dapat dimanfaatkan dalam 
pengembangan ilmu pengetahuan.  
 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 
Fungsi Tradisi Mappacci 

Pelaksanaan adat mappacci di Kelurahan Bitowa seiring dengan 
perkembangan modernisasi terjadi pergeseran makna di kalangan masyarakat 
Bugis, yang dahulunya adat mappacci begitu sakral dalam pelaksanaanya kini 
mulai bergeser dengan modernisasi dengan menggantikan adat mappacci 
dengan malam berisi pengajian yang hal tersebut terdapat di Kelurahan bitowa. 
Berdasarkan penjelasan Adin bahwa pernikahan masyarakat Bugis di 
Kelurahan Bitowa Kecamatan Manggala ada kalanya tidak melakukan adat 
mappacci lagi dikarenakan ingin melakukan pernikahan dengan mengambil 
jalan praktisnya saja yaitu hanya melakukan akad nikah keesokan harinya. 
Dalam melakukan adat mappacci tidak sembarang orang yang mampu 
mempersiapkan oleh orang yang benar paham filisofi dibalik pengunaaan 
simbol adat mappacci tersebut. 

Dalam melakukan pernikahan berpatokan pada adat dan tradisi. 
Kepatuhan suku bugis terhadap adat dan agama dilakukan secara bersamaan 
dan sama kuatnya. Tradisi mappacci dilakukan sebelum hari pernikahan tiba 



Abdul Rahman 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 1 (2025) 68 – 77 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

72 

merupakan bagian dari kelangsungan hidup masyarakat Bugis. Hal ini 
dipandang oleh masyarakat khususnya di Kelurahan Bitowa sebagai tradisi 
yang diterima suatu masyarakat yang bersifat kolektif. Hal tersebut merupakan 
hasil dari potensi yang ada dalam setiap individu untuk mengaktualisasikan 
makna bermasyarakat yang bagian-bagian kecilnya termasuk dalam simbol-
simbol yang menyertai sebuah peristiwa. Jika kemudian makan kolektif yang 
ada dihayati secara kelompok maka dapat saja berfungsi menjaga keutuhan 
tradisi yang berlangsung secara turun-temurun. 

Masyarakat memahami tradisi mappacci begitu penting pada pernikahan 
masyarakat Bugis, namun untuk melakukan adat mappacci sang pemilik pesta 
harus juga mempersiapkan anggaran ekstra untuk bisa melaksanakan adat 
mapacci. Di balik sakralnya tradisi mappacci, terdapat pula pro dan kontra di 
dalam masyarakat Bugis Kelurahan Bitowa Kecamatan Manggala untuk bisa 
melaksanakannya. Hal yang menjadi kendala besar terhadap pelaksanaan 
tradisi mappacci yaitu, ketidak pahaman masyarakat terhadap nilai-nilai luhur 
yang terdapat dalam tradisi mappacci itu sendiri, yang mereka ketahui hanya 
sebatas bahwa adat mappacci itu bertujuan untuk mensucikan jiwa dan hati 
sang calon mempelai sebelum melangsungkan akad nikah. 

Kebiasaan tradisi mappacci yang dilakukan oleh masyarakat Bugis di 
Kelurahan Bitowa Keecamatan Manggala sejatinya kebiasaan turun temurun 
yang diwariskan dari generasi kegenerasi. Ketaatan masyarakat Bugis terhadap 
pelaksanaan tradisi mappacci menyampingkan dari makna tradisi mappacci itu 
sendiri. Tradisi mappacci dilaksanakan sekedar menjalankan adat semata, 
namun pemahaman masyarakat di Kelurahan Bitowa Kecamatan Manggala 
terhadap pemaknaan tradisi mappacci itu sendiri minim. Hal tersebut 
dikarenakan kurangnya pembelajaran mengenai pemaknaan tradisi mappacci. 
Pelaksanaan tradisi mappacci yang dianggap begitu sakral dalam pernikahan 
masyarakat Bugis dijalankan berdasarkan kepatuhan kepada tradisi semata. 

Hal lain yang menjadi faktor dari minimnya pemahaman tentang tradisi 
mappacci di Kelurahan Bitowa Kecamatan Manggala yaitu berkembang 
pesatnya teknologi. Pernikahan yang sejatihnya dilaksanakan berdasarkan adat 
kini mulai memudar dengan pelaksanaan pernikahan yang praktis. Tradisi 
mappacci yang membutuhkan persiapan yang matang dan berdasarkan aturan 
tradisi terkadang dianggap membebankan oleh pemilik pesta pernikahan. Pada 
sisi lain, berdasarkan eksistensi dari tradisi mappacci yang perlahan namun 
pasti mulai memudar masih ada juga sebagian dari masyarakat Bugis yang 
berada di Kelurahan Bitowa Kecamatan Manggala yang terus mempertahankan 
dari pelaksanaan tradisi mappacci dalam pelaksanaan pernikahan. Meskipun 
tidak menafsirkan bahwa pengetahuan mereka terhadap nilai-nilai moral yang 
terdapat dalam tradisi mappacci itu sendiri lebih taat terhadap adat istiadat 
semata. 

Pelaksanaan tradisi mappacci sebagai salah satu rangkaian pernikahan 
pada masyarakat Bugis di Kelurahan Bitowa tentunya memiliki fungsi, 
sebagaimana yang diketengahkan dalam teori fungsional Bronislaw Malinoswki, 
bahwa pada dasarnya setiap unsur yang terdapat dalam budaya memiliki fungsi 
tersendiri bagi para pemegang budaya tersebut. Dalam konteks tersebut, fungsi 
mappacci salah satunya ialah fungsi pemertahanan identitas. Mappacci 
merupakan adat istiadat masyarakat Bugis yang menjadi identitas mereka 
bahwa calon pengantin harus menyucikan diri sebelum melangsungkan akad 
nikah. Pemertahanan identitas ini penting, karena masyarakat Bugis yang 



Abdul Rahman 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 1 (2025) 68 – 77 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

73 

bermukim di Kelurahan Bitowa telah terintegrasi dengan masyarakat yang 
berlatar suku yang berbeda. Dalam kehidupan keseharian mereka, jika dilihat 
secara sekilas seolah tiada perbedaan antara satu dengan yang lain, sebab 
mereka menjalin interaksi satu sama lain dengan menggunakan bahasa yang 
sama, yaitu Bahasa Indonesia sebagai bahasa pergaulan. Untuk memunculkan 
identitas mereka sebagai Suku Bugis, maka salah satu ruang yang tepat ialah 
ruang budaya dengan melaksanakan tradisi mappacci sebagai salah satu dari 
rangkaian acara pernikahan.  

Fungsi lain dari tradisi mapacci ialah penguatan solidaritas di kalangan 
masyarakat Bugis. Sebagaimana dipahami secara umum bahwa Suku Bugis 
merupakan suku yang sangat menjunjung tinggi ikatan kekerabatan kolektif di 
mana pun mereka bermukim. Salah satu arena untuk memperkuat ikatan 
solidaritas ialah melalui pelaksanaan tradisi mappacci. Dalam pelaksanaan 
mappacci semua handai tolan terutama sesama Orang Bugis diundang khusus 
untk menghadiri tradisi ini pada malam hari. Dalam tradisi ini, seseorang yang 
ditokohkan baik karena jabatan, kepandaian, dan kharismanya dipersilahkan 
untuk memberikan doa restu kepada calon pengantin, dengan cara 
memberikan daun pacar dalam genggamannya. Di sela-sela acara tersebut, 
para tetamu undangan khusus saling bercengkerama satu sama lain dalam 
suasana kehangatan kekeluargaan. Ruang budaya ini dimanfaatkan bagi 
mereka untuk memperkuat ikatan solidaritas, terutama bagi mereka yang 
terpisah oleh jarak, karena tidak semua yang datang bermukim di Kelurahan 
Bitowa, tetapi bermukim di tempat lain dalam wilayah Kota Makassar.  

  
Pola-Pola yang Berubah dalam Mappacci dan Dampaknya 

Pelaksanaan tradisi mappacci yang hanya sebatas mengikuti pada ranah 
praktis saja, tidak sampai pada bentuk pemaknaan maksud dan pesan nilai-nilai 
dan tujuan yang terkandung di dalamnya membuat tradisi mappacci perlahan 
namum pasti mulai ditinggalkan oleh masyarakat Bugis di Kelurahan Bitowa 
Kecamatan Manggala. Kurangnya pemahaman masyarakat terdapat 
pemaknaan nilai tradisi mappacci menjadi salah satu alasan terbesar tradisi 
mappacci mulai ditinggalkan. 

Salah satu penyebab mulai tidak dilaksanakannya tradisi mappacci ialah 
karena terkendala biaya. Suatu hal yang tidak dapat dinafikkan dalam tradisi 
mappacci ini ialah perlunya ketersediaan biaya. Bagi keluarga yang 
pekerjaannya hanya bergerak pada sektor ekonomi informal tentu berpikir 
panjang untuk melaksanakan tradisi ini. Sudah menjadi kebiasaan umum bagi 
masyarakat Bugis di mana pun mereka berada, jika mengadakan keramaian 
maka wajib adanya untuk mempersiapkan komsumsi bagi tamu undangan. Bagi 
mereka yang memiliki rumah yang ukurannya kecil, mesti menyewa tenda 
pesta beserta kursi. Tentu hal ini melipatgandakan pembiayaan karena harus 
pula menyiapkan komsumsi. Merupakan suatu ketidakpatutan bagi masyarakat 
Bugis ketika mengundang tamu, lantas mereka tidak disuguhi makan dan 
minum. Oleh karena itu, daripada menanggung malu (siri) karena dilabeli 
sebagai orang pelit, maka merupakan pilihan yang rasional ketika tradisi 
mappacci ini tidak dilaksanakan, karena tidak diwajibkan pula dalam ajaran 
agama Islam, sebagai agama yang mayoritas dianut oleh masyarakat Bugis.  

Hal lain yang mengalami perubahan dalam pelaksanaan tradisi mappacci 
bisa dilihat bagi mereka yang memiliki kemampuan ekonomi pada kategori 
kelas menengah. Pada tradisi mappacci sebagaimana lazimnya pada zaman 



Abdul Rahman 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 1 (2025) 68 – 77 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

74 

ulu, kue yang disuguhkan kepada para tamu undangan ialah kue tradisional. 
Namun pada saat ini, kue tradisional terutama barongko, katiri sallang, cucuru 
harganya lumayan mahal, maka dipilih kue yang relatif terjangkau. Para tetamu 
cukup disuguhi kue bolu atau roti dipadu dengan the kotak atau air mineral. 
Dulu tradisi mappacci sangat ramai dihadiri oleh banyak orang, terutama jika 
dilihat pada kebiasaan masyarakat Bugis yang bermukim di wilayah perdesaan. 
Namun pemandangan tersebut cukup berbeda dengan kalangan keluarga kelas 
menengah di Kelurahan Bitowa, sebab yang diundang hanya kerabat dekat dan 
tokoh agama setempat (imam masjid) untuk memberikan doa rsetu kepada 
calon pengantin.  

Dalam pembicaraan mengenai pelaksanaan adat mappacci dan suatu 
masyarakat pasti memiliki yang namanya dampak, baik itu dampak positif 
maupun dampak negatif terhadap kegiatan tersebut yang dimana dampak 
positif dan negatif yang terjadi dalam pergeseran pelaksanaan adat mappacci 
adalah sebagai berikut: 
 
a. Dampak Positif 

Dengan terjadinya adat mappacci pada masyarakat Kelurahan Bitowa 
Kecamatan Manggala terjadi suatu perubahan yang bersifat positif yang dimana 
dulunya pada masyarakat Kelurahan Bitowa Kecamatan Manggala tersebut 
mappacci dilakukan atau dilaksanakan hanya pada masyarakat kalangan 
Bangsawan, tapi hal tersebut sudah mengalami pergeseran yang dimana dilihat 
dampak positif menurut informan. Menurut informan Adin selaku masyarakat 
biasa mengemukakan bahwa :  

 
Semenjak mappacci dilaksanakan sudah berbaur antara masyarakat 
Bangsawan dengan masyarakat biasa dalam artian saling mendatangi ke 
rumah calon mempelai, karena orang di sekitarnya atau keluarganya 
saling membantu. 
 
Dapat disimpulkan di atas bahwa semenjak adat mappacci dilaksanakan 

pada masyarakat Bangsawan dan masyarakat biasa sudah berbaur dan warga-
warga lain akan saling mengdatangi rumahnya calon mempelai untuk saling 
membantu antara masyarakat satu dengan lainnya dalam acara mappacci 
tersebut. Selanjutnaya menurut Ibu Andi Arif berpendapat bahwa: 

 
Anak saya melaksanakan adat mapacci, karena di dalam mappacci 
bagian dari doa restu agar anak saya nanti diberi kelak bahagia dalam 
hubungan keluarganya. Adat mapacci ini saya laksanakan, karena adat ini 
sehingga masyarakat saling dipercayai sarana silaturahmi sesama 
manusia nilai kebersamaan, saling mengahrgai antara masyarakat satu 
dengan masyarakat lainnya. 
 
 Dapat disimpulkan bahwa berdasarkan keterangan di atas pernikahan 

sangat penting bagi manusia, karena tanpa pernikahan masyarakat biasa tidak 
bisa melaksanakan adat mappacci. Dalam adat ini masyarakat memiliki 
solidaritas untuk saling mendatangi, saling memiliki kebersamaan dan adat ini 
menganggap warga-warga bernilai baik. 

Dalam konteks kelajuan zaman akibat modernisasi, tradisi mappacci yang 
dulunya hanya dilaksanakan oleh kaum bangsawan, nampak mulai bergeser 



Abdul Rahman 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 1 (2025) 68 – 77 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

75 

karena sudah dilakukan pula oleh kalangan non bangsawan namun memiliki 
kemampuan ekonomi yang mapan. Hal ini berbeda dengan masyarakat Bugis 
yang bermukim di wilayah perdesaan, tradisi mappacci hanya dapat 
dilaksanakan oleh keturunan bangsawan. Namun dalam konteks masyarakat 
Kelurahan Bitowa, tradisi mappacci yang bisa saja dilaksanakan oleh semua 
kalangan asalkan didukung oleh kemampuan finansial yang memadai, telah 
membuka ruang sosial. Sebagaimana dalam kajian antropologi bahwa adat 
istiadat pada dasarnya tidak mengenal kasta, dalam arti milik semua kalangan. 
Tradisi mappacci telah menghilangkan sekat-sekat sosial antara bangsawan 
dan non-bangsawan, antara si miskin dan si kaya, sebab pelaksana atau tuan 
rumah terbuka bagi siapa pun. Tuan rumah tidak membedakan posisi tempat 
duduk, semua tetamu undangan duduk dalam sebuah kursi di bawah naungan 
tenda pesta.  
 
b. Dampak Negatif 

Dengan melihat adanya pergeseran dalam adat mappacci di Kelurahan 
Bitowa Kecamatan Manggala yang dimana juga dilihat dampak negatif 
terjadinya pergeseran adat mapacci yang sekarang ini bahwa masyarakat biasa 
sudah memiliki perubahan dalam adat tersebut. Dimana dapat dilihat menurut 
informan bernama Hamza Tompo selaku masyarakat di Kelurahan Bitowa 
Kecamatan Manggala berpendapat bahwa: 

 
Masyarakat biasa melaksanakan adat mappacci masih ada masyarakat 
bercerita belakang, karena masih ada masyarakat iri hati kalau ada 
melaksanakan adat mappacci. 

 
Dapat disimpulkan bahwa pelaksanaan adat mappacci pada masyarakat 

biasa, sebagian masyarakat yang bergosip karena melihat masyarakat tidak 
memiliki keluarga bangsawan, sebab dia melaksanakan mappacci hanya 
semata kemampuan saja, sehingga masyarakat lain bercerita belakang. Hal 
ini menunjukkan bahwa mappacci kadang pula dijadikan sebagai arena untuk 
melihat kelas sosial satu sama lain. Hal ini tentu berdampak pada tuan rumah 
pelaksana pernikahan, sebab tentu akan merasakan dampak psikologis, 
seolah menjadi bahan pergunjingan di tengah lingkungan pergaulan. 
Kemungkinan terburuknya ialah terciptanya jarak sosial antara tuan rumah 
dengan para tetangganya, karena tentu akan memunculkan ketersinggungan.  
 
D. KESIMPULAN 

Pernikahan dalam adat masyarakat Suku Bugis merupakan salah satu 
bagian terpenting dalam kehidupan mereka. Suatu pernikahan tidak hanya 
dialami oleh kedua mempelai saja, akan tetapi melibatkan semua pihak 
keluarga. Suku bugis terkenal dengan adanya sistem pernikahan yang sangat 
sarat dengan adat istiadat, tradisi dan dikenal sebagai salah satu sistem 
pernikahan yang kompleks karena memiliki beberapa proses pernikahan mulai 
dari tahap pranikah, saat nikah, dan setelah nikah. Salah satu tahap pernikahan 
suku bugis yaitu mappacci yang dilaksanakan sebelum pernikahan. Mappacci 
dilaksanakan malam hari sebelum akad nikah keesokan harinya. Mappacci 
dimaksudkan sebagai proses penyucian mempelai dari hal-hal yang buruk. 
Dalam tradisi mappacci terkandung keyakinan bahwa segala tujuan yang baik 
harus didasari oleh niat yang baik pula. Secara fungsional mappacci 



Abdul Rahman 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 1 (2025) 68 – 77 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

76 

dimaksudkan sebagai upaya untuk mengeratkan ikatan kekerabatan sekaligus 
mempertegas identitas sebagai Suku Bugis yang bermukim di Kota Makassar.  

Dalam ritual adat mappacci terkandung banyak nilai moral yang berisi 
doa-doa bagi calon mempelai pengantin sebelum menghadapi akad nikah. 
Mappacci yang dilakukan oleh Suku Bugis di Kelurahan Bitowa telah 
mengalami pergeseran seiring dengan kelajuan zaman. Sejatinya, mappacci 
sebagaimana yang terjadi di wilayah perdesaan hanya bisa dilaksanakan oleh 
kalangan bangsawan, namun di Kelurahan Bitowa mappacci dilaksanakan pula 
oleh kalangan non-bangsawan karena memiliki kemampuan ekonomi. 
Sebaliknya banyak pula yang tidak melaksanakan mappacci ini meskipun 
secara kultural mereka adalah kalangan bangsawan, namun terkendala oleh 
biaya. Mappacci secara positif telah menjadi arena terbuka bagi semua 
kalangan tanpa mengenal kasta sosial dan ekonomi, namun secara negatif 
kadangpula timbul cemoohan karena tuan rumah memiliki kekurangan dalam 
proses pelaksanaannya, yang terkadang berujung pada munculnya jarak sosial.  

 
DAFTAR PUSTAKA  
 
[1] P. Sudirman, “Adat Perkawinan Budaya Bugis Makassar dan 

Relevansinya dalam Islam,” J. Mimb. Media Intelekt. Muslim Dan Bimbing. 
Rohani, vol. 2, no. 1, pp. 12–25, 2016. 

[2] N. Nuruddin and N. Nahar, “Nilai-nilai budaya upacara Mappacci dalam 
proses pernikahan adat suku Bugis di desa Labuahan Aji kecamatan 
Trano kabupaten Sumbawa,” J. Ilm. Mandala Educ., vol. 8, no. 2, 2022. 

[3] H. M. Dahlan, “Prosesi Pemilihan Jodoh dalam Perkawinan: Perspektif 
Ajaran Islam dan Budaya Lokal di Kabupaten Sinjai,” Sosiohumanika, vol. 
9, no. 1, 2016. 

[4] N. Marfiani, “Tradisi Dalam Pernikahan Suku Bugis Wajo Ritual Manre 
Lebbe (Khatam Al-Qur'an) Dan Mappacci ,” Siwayang J. Publ. Ilm. Bid. 
Pariwisata, Kebudayaan, dan Antropol., vol. 1, no. 4, pp. 231–236, 2022. 

[5] A. Pardah, “Makna Simbolik Mappacci Adat Pernikahan Bugis Di 
Makassar (Kajian Semiotika Charles Sanders Peirce),” 2019. 

[6] [6] S. Aminah, “Analisis Makna Simbolik pada Prosesi Mappacci 
Pernikahan Suku Bugis di Kecamatan Wawotobi Kabupaten Konawe,” J. 
Ilm. Dikdaya, vol. 11, no. 2, pp. 176–183, 2021. 

[7] A. U. Usman, K. Jayadi, A. R. A. Sakka, and N. Najamuddin, “Ritual 
Mappacci Pada Upacara Pernikahan Di Kabupaten Pinrang,” Pepatudzu 
Media Pendidik. dan Sos. Kemasyarakatan, vol. 20, no. 1, pp. 41–52, 
2024. 

[8] I. Isumarni, M. Usman, M. Hanafi, A. Anjali, and I. R. Suhandra, 
“Investigating the Meaning and Masseges of the Mappacci Wedding Party 
in Buginess Tradition,” La Ogi English Lang. J., vol. 9, no. 1, pp. 94–99, 
2023. 

[9] K. Mustamin and Y. Salik, “Mappacci Interconnection in Bugis Tradition 
and Strengthening of Pangadereng (Ethics),” Hikmatuna J. Integr. Islam. 
Stud., vol. 8, no. 1, pp. 28–39, 2022. 

[10] A. D. Azis, “Symbolic meanings of equipments used in mappacci buginese 
traditional ceremony,” J. Ilm. Profesi Pendidik., vol. 6, no. 1, pp. 108–113, 
2021. 
 



Abdul Rahman 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 1 (2025) 68 – 77 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

77 

[11] N. A. Putri, K. Saiban, S. Sunarjo, and K. Laila, “Kedudukan Uang Panaik 
Sebagai Syarat Perkawinan Dalam Adat Suku Bugis Menurut Hukum 
Islam,” Bhirawa Law J., vol. 2, no. 1, pp. 33–44, 2021. 

[12] N. R. Saharuddin and A. Rahman, “The Tradition of Malam Pacar (Wenni 
Mappacci) In Sidenreng Rappang Regency, Timoreng Panua, Panca 
Rijang District,” Int. J. Soc. Serv. Res., vol. 1, no. 4, pp. 408–411, 2021. 

[13] M. I. Majid and A. R. Yunus, “Perkembangan Islam Di Kedatuan Suppa 
Abad Ke-17,” CARITA, pp. 1–17, 2023. 

[14] Y. Risa and E. Amri, “Fungsi Tuor Bagi Orang Mandailing,” Cult. Soc. J. 
Anthropol. Res., vol. 3, no. 2, pp. 85–96, 2021. 

[15] M. Supraja and N. Al Akbar, Alfred Schutz: Pengarusutamaan 
fenomenologi dalam tradisi ilmu sosial. Yogyakarta: UGM Press, 2021. 

[16] M. Farid and M. Adib, Fenomenologi Dalam Penelitian Ilmu Sosial. 
Jakarta: Kencana, 2018. 

[17] F. Fadila and L. Yulifar, “Tinjauan Kritis Perkembangan Metode Penelitian 
Etnografi dan Etnometodologi,” J. Ilm. Univ. Batanghari Jambi, vol. 23, no. 
3, pp. 2649–2654, 2023. 

 


