SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara)
https:/ /journal literasisains.id/index.php/sabana
DOI: 10.55123 / sabana.v4i1.4822
e-ISSN 2829-6133 (Media Elektronik =~ &8&
Vol. 4 No. 1 (April 2025) 68-77 SF BRI
Received: February 05, 2025 | Accepted: February 25, 2025 | Published: April 20, 2025

PEMAKNAAN MASYARAKAT TERHADAP TRADISI MAPPACCI PADA
PERNIKAHAN MASYARAKAT BUGIS

Abdul Rahman
Program Studi Pendidikan Antropologi, Fakultas llmu Sosial, Universitas Negeri Makassar,
Makassar, Indonesia
Email: abdul.rahman8304@unm.ac.id

ABSTRAK

Mappacci merupakan salah tradisi yang berkaitan dengan salah satu rangkaian dalam
pernikahan Suku Bugis. Prosesi Mappaci atau disebut juga Tudang Penni dilakukan
oleh pengantin laki-laki dan perempuan di rumah masing-masing pada malam hari atau
sehari sebelum acara pernikahan. Pada pelaksanaannya, calon mempelai duduk di
suatu tempat bersama dengan orang tua di samping kiri maupun kanan. Penelitian ini
bertujuan untuk mengetahui fungsi mappacci berdasarkan teori fungsional yang
digagas oleh Bronislaw Malinowski. Selain itu dimaksudkan pula untuk mengetahui
pola-pola yang berubah dalam mappacci serta dampaknya. Penelitian merupakan
penelitian kualitatif dengan menggunakan pendekatan fenomenologi. Data
dikumpulkan dengan teknik etnografi, yaitu melakukan observasi partisipatif dan
wawancara mendalam. Data yang terkumpul kemudian dianalisis dan selanjutnya
dilakukan penarikan kesimpulan. Hasil penelitian ini menunjukan bahwa berdasarkan
eksistensi dari tradisi mappacci memiliki fungsi sebagai perekat ikatan kekerabatan
dan penegasan identitas sebagai Suku Bugis. Tradisi Mappacci secara perlahan
namun pasti mengalami pergeseran. Sejatinya mappacci hanya dilaksanakan oleh
kaum bangsawan, tetapi karena memiliki kemampuan ekonomi, maka banyak
kalangan non-bangsawan yang melaksanakannya. Adapula keluarga bangsawan yang
tidak melaksanakan mappacci karena terkendala oleh biaya.

Kata Kunci: Mappacci, Ritual, Tradisi

ABSTRACT

This Mappacci is a tradition related to one of the series of Bugis weddings. The
Mappaci procession or also called Tudang Penni is carried out by the bride and groom
at their respective homes in the evening or the day before the wedding. In practice, the
prospective bride and groom sit in one place with their parents on the left or right. This
research aims to determine the mappacci function based on the functional theory
initiated by Bronislaw Malinowski. Apart from that, it is also intended to find out
changing patterns in Mappacci and their impacts. The research is qualitative research
using a phenomenological approach. Data was collected using ethnographic
techniques, namely conducting participant observation and in-depth interviews. The
collected data is then analyzed and conclusions are then drawn. The results of this
research show that based on the existence of the mappacci tradition, it has the function
of cementing kinship ties and affirming identity as a Bugis tribe. The Mappacci tradition
is slowly but surely experiencing a shift. In fact, mappacci was only carried out by the
nobility, but because they had economic capabilities, many non-noble groups carried it
out. There were also noble families who did not carry out mappacci because they were
constrained by costs.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

68



Abdul Rahman
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 1 (2025) 68 - 77

Keywaords: Mappacci, Ritual, Tradition

A. PENDAHULUAN

Pernikahan adat budaya bugis di Makassar adalah salah satu budaya
pernikahan di Indonesia yang paling kompleks dan melibatkan banyak emosi,
mulai dari ritual lamaran hingga selesai resepsi pernikahan akan melibatkan
seluruh keluarga yang berkaitan dengan kedua pasangan calon mempelai [1].
Pernikahan adat Bugis di Makassar masih sangat kental dengan budaya-
budaya mereka dan akan sarat makna dengan ritual-ritual yang dilaksanakan
[2]. Mereka sangat meyakini dan mempercayai akan makna yang terkandung
dengan tradisi-tradisi mereka, mulai dari tahap perencanaan sampai pada
berlangsungnya penikahan akan dibumbuhi kehati-hatian dan takut melanggar
apa yang menjadi kepercayaan mereka [3].

Tradisi mappacci merupakan upacara adat perkawinan yang turun
temurun dilakukan oleh suku Bugis dengan tujuan untuk membersihkan atau
mensucikan mempelai dari hal-hal yang buruk, dengan keyakinan bahwa
segala tujuan yang baik harus didasari oleh niat dan upaya yang baik pula [4].
Mappacci berasal dari nama daun pacar “pacci” yang dapat diartikan paccing
“bersin”, Masyarakat Bugis berpendapat bahwa mappacci berasal dari nama
pacci, jika diartikan kedalam bahasa indonesia dikenal sebagai pacar [5]. Pacar
bukan berarti menjalin kemesrahan antara laki-laki dan perempuan, tetapi daun
pacci/pacar adalah sejenis tanaman yang daunnya digunakan sebagai
penghias kuku/pewarna merah. Pacci dalam bahasa Bugis disinonim dengan
salah satu bentuk budaya yang dapat dilihat adalah adat istiadat [5].

Upacara adat mappacci merupakan sebuah rangkaian perayaan pesta
pernikahan di kalangan masyarakat Bugis yang masih kental dengan adat
istiadatnya. Seluruh keluarga, kerabat dan undangan dipersilahkan secara
berturut-turut meletakkan macam daun-daunan di atas telapak tangan calon
mempelai [6]. Oleh karena itu, Mappacci juga memiliki pengertian pensucian
diri, sekaligus sebagai wahana pewarisan nilai-nilai kesucian bagi pengantin.
Pada prosesi mappacci terkadang penggunaan simbol memiliki sarat makna
yang butuh pemahaman mendalam guna memahaminya, mappacci yang
dimaksudkan membersihkan segala sesuatu dan mensucikan diri dari hal yang
tidak baik, yang melambangkan kesucian hati calon pengantin menghadapi hari
esok, khususnya memasuki bahtera rumah tangga [7].

Dengan demikian prosesi mappacci mempunyai makna membersihkan
(mappacci) yang dilakukan oleh kedua belah pihak mempelai. Dahulu
dikalangan bangsawan, acara mappacci ini dilaksanakan tiga malam berturut-
turut, akan tetapi saat ini acara mappacci dilaksanakan satu malam saja, yaitu
sehari sebelum acara pernikahan. Konon prosesi mappacci hanya dilaksanakan
oleh kaum bangsawan namun sekarang umumnya masyarakat bugis
melaksanakan prosesi mappacci ini [8]. Acara mappacci masyarakat Bugis
diyakini mengandung simbolis kebersihan dan kesucian bagi calon mempelai
baik laki-laki maupun calon mempelai perempuan. Artinya baik calon mempelai
laki-laki maupun perempuan dianggap masih bersih, suci, oleh karena itu bagi
calon mempelai yang berstatus janda atau duda, tidak ada lagi acara mappacci
[9].

Melaksanakan upacara mappacci disiapkan sambilan macam peralatan
yang mengandung arti khusus. Kesemuanya merupakan satu rangkuman kata
yang mengandung harapan dan doa bagi kesejahteraan dan kebahagiaan bagi

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

69



Abdul Rahman
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 1 (2025) 68 - 77

calon mempelai, di antaranya bantal, sarung sutera terdiri dari tujuh lembar,
daun pucuk pisang, daun nangka (daun panasa), lilin, daun inai (pacci), beras
melati (Benno), tempat pacci/wadah yang terbuat dari logam, gula merah dan
kelapa [10].

Sebuah ritual yang biasa dijalankan oleh masyarakat Bugis dalam
rangkaian prosesi pernikahan bagi masyarakat Bugis yang mayoritas memeluk
agama Islam [11], pernikahan menjadi satu perjalanan baru yang harus dilewati
oleh jiwa yang mungkin sempat ternoda dibersihkan terlebih dahulu [12].
Proses ini dilakukan oleh kedua calon mempelai dikediaman masing-masing
dengan dihadiri kerabat dekat. Kemudian dilihat dari segi makna dan proses
mappacci sangat relevan dengan kondisi masyarakat modern saat ini yang
telah mempengaruhi dan menyentuh masyarakat Bugis, namun kebiasaan-
kebiasaan yang merupakan tradisi turun temurun bahkan yang telah jadi adat
masih sukar untuk dihilangkan.

Dalam perspektif antropologi, mappacci merupakan bagian dari ritus
peralihan yang bertujuan memberikan doa restu serta perlindungan spiritual
kepada calon pengantin sebelum resmi mengarungi arena kehidupan pasca
nikah [13]. Mappaci memiliki sarat makna, mencerminkan perspektif
masyarakat Bugis yang bermukim di Kota Makassar tentang kesucian,
keberkahan, dan relasi antara individu, kelompok, dan alam semesta. Salah
satu kelompok masyarakat yang masih mempertahankan ritual mappacci
sebagai rangkaian pernikahan Kebertahanan acara mappacci pada
masayarakat Bugis yang bermukim di wilayah Kota Makassar menarik untuk
ditelusuri secara mendalam. Tulisan memiliki permasalahan pokok yaitu
bagaimana urgensi mappacci pada masyarakat Bugis di Kota Makassar, serta
bagaimana pola-pola perubahan yang terjadi di dalam acara ini.

Salah satu wilayah di Kota Makassar yang dihuni oleh Suku Bugis ialah
Keluarahan Bitowa. Meskipun saat ini era telah memasuki kemoderenan yang
melaju dengan kencang, namun masyarakat Bugis di Kelurahan Bitowa masih
mempertahankan tradisi mappacci sebagai rangkaian acara pernikahan.
Namun tidak dapat dinafikkan bahwa pada umumnya generasi muda
masyarakat Bugis di Kelurahan Bitowa tidak memahami secara mendalam baik
dari segi fungsi dan makna terhadap tradisi mappacci yang masih
dipertahankan oleh Orangtuanya. Oleh karena itu, tulisan ini penting
diketengahkan bukan semata untuk kepentingan akademik, namun untuk
menggugah pemahaman generasi muda masyarakat Bugis di Kelurahan Bitowa
agar tetap bangga akan budaya leluhurnya dan tidak tercerabut dari akar
budaya Bugis.

Dalam mengulas sebuah unsur budaya yang hidup dalam masyarakat,
maka teori yang lazim digunakan ialah teori fungsionalisme yang digagas oleh
Bronislaw Malinowski. Teori ini menegaskan bahwa segala aktivitas manusia
merupakan keterpaduan dari kebudayaan. Aktivitas tersebut sengaja dilakukan
sebagai upaya untuk memuaskan suatu rangkaian dari sejumlah kebutuhan
naluri manusia [14]. Terkait dengan tradisi mappacci, masyarakat Kelurahan
Bitowa melaksanakannya karena dinilai mempunyai fungsi dalam kehidupan
mereka. namun dalam pelaksanaannya, tradisi mappacci tidak luput dari
perubahan. Fenomena perubahan tersebut dapat dianalisis dengan
menggunakan teori evolusioner yang digagas oleh Herbert Spencer. Teori ini
menjelaskan bahwa perubahan sosial memiliki arah tetap yang dilalui oleh
semua masyarakat. Masyarakat Bugis yang bermukim di Kelurahan Bitowa

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

70



Abdul Rahman
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 1 (2025) 68 - 77

tidak lupt dari perubahan itu, termasuk dalam tradisi mappacci. Tradisi ini tentu
akan menyesuaikan dengan perkembangan zaman moderen, terutama dalam
hal yan berkaitan dengan perangkat-perangkat yang digunakan.

B. METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan kajian antropologi budaya dengan menggunakan
pendekatan fenomenologi. Alfred Schutz sebagai salah satu tokoh teori ini
berpendirian bahwa tindakan manusia menjadi suatu hubungan sosial bila
manusia memberi arti atau makna tertentu terhadap tindakannya itu, dan
manusia lain memahami pula tindakannya itu sebagai sesuatu yang penuh arti
[15]. Ada empat unsur pokok dari teori ini yakni: pertama, perhatian terhadap
aktor. Kedua, memusatkan pada pernyataan yang penting atau yang pokok dan
kepada sikap yang wajar atau alamiah (natural attitude). Ketiga, memusatkan
perhatian terhadap masalah mikro. Keempat, memperhatikan pertumbuhan,
perubahan dan proses tindakan dalam dinamika agama, sosial dan budaya
masyarakat rural [16]. Namun penelitian ini juga menggunakan pendekatan
etnografis, yang mencoba melakukan pengumpulan, penggolongan
(pengklasifikasian) dan penganalisaan terhadap nilai moral dan budaya [17]
dalam tradisi mappacci. Untuk mendapatkan data terkait dengan peneltian ini,
maka peneliti terlibat langsung dalam acara mappacci, dalam arti bertindak
sebagai orang yang diundang sebagai untuk memberikan doa restu kepada
pengantin. Jenis penelitian ini termasuk jenis penelitian kualitatif dengan
berdasarkan pada: data yang muncul berwujud kata-kata dan bukan rangkaian
angka. Serta dengan metode penelitian deskriptif artinya melukiskan variabel
demi variabel, satu demi satu. Data dikumpulkan melalui observasi partisipatif
di Kelurahan Bitowa. Hasil observasi tersebut kemudian diperjelas dengan
melakukan wawancara kepada para tamu undangan maupun tuan rumabh.
Wawancara dilakukan secara bebas, dalam arti informan sebagai subjek
penelitian diberikan kebebasan untuk bercerita tentang mappacci berdasarkan
pengalaman dan pengetahuan mereka. Data yang telah terkumpul kemudian
dianalisis dengan membandingkan hasil penelitian yang relevan, kemudian
dituangkan dalam narasi tertulis agar dapat dimanfaatkan dalam
pengembangan ilmu pengetahuan.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
Fungsi Tradisi Mappacci

Pelaksanaan adat mappacci di Kelurahan Bitowa seiring dengan
perkembangan modernisasi terjadi pergeseran makna di kalangan masyarakat
Bugis, yang dahulunya adat mappacci begitu sakral dalam pelaksanaanya kini
mulai bergeser dengan modernisasi dengan menggantikan adat mappacci
dengan malam berisi pengajian yang hal tersebut terdapat di Kelurahan bitowa.
Berdasarkan penjelasan Adin bahwa pernikahan masyarakat Bugis di
Kelurahan Bitowa Kecamatan Manggala ada kalanya tidak melakukan adat
mappacci lagi dikarenakan ingin melakukan pernikahan dengan mengambil
jalan praktisnya saja yaitu hanya melakukan akad nikah keesokan harinya.
Dalam melakukan adat mappacci tidak sembarang orang yang mampu
mempersiapkan oleh orang yang benar paham filisofi dibalik pengunaaan
simbol adat mappacci tersebut.

Dalam melakukan pernikahan berpatokan pada adat dan tradisi.
Kepatuhan suku bugis terhadap adat dan agama dilakukan secara bersamaan
dan sama kuatnya. Tradisi mappacci dilakukan sebelum hari pernikahan tiba

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

71



Abdul Rahman
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 1 (2025) 68 - 77

merupakan bagian dari kelangsungan hidup masyarakat Bugis. Hal ini
dipandang oleh masyarakat khususnya di Kelurahan Bitowa sebagai tradisi
yang diterima suatu masyarakat yang bersifat kolektif. Hal tersebut merupakan
hasil dari potensi yang ada dalam setiap individu untuk mengaktualisasikan
makna bermasyarakat yang bagian-bagian kecilnya termasuk dalam simbol-
simbol yang menyertai sebuah peristiwa. Jika kemudian makan kolektif yang
ada dihayati secara kelompok maka dapat saja berfungsi menjaga keutuhan
tradisi yang berlangsung secara turun-temurun.

Masyarakat memahami tradisi mappacci begitu penting pada pernikahan
masyarakat Bugis, namun untuk melakukan adat mappacci sang pemilik pesta
harus juga mempersiapkan anggaran ekstra untuk bisa melaksanakan adat
mapacci. Di balik sakralnya tradisi mappacci, terdapat pula pro dan kontra di
dalam masyarakat Bugis Kelurahan Bitowa Kecamatan Manggala untuk bisa
melaksanakannya. Hal yang menjadi kendala besar terhadap pelaksanaan
tradisi mappacci yaitu, ketidak pahaman masyarakat terhadap nilai-nilai luhur
yang terdapat dalam tradisi mappacci itu sendiri, yang mereka ketahui hanya
sebatas bahwa adat mappacci itu bertujuan untuk mensucikan jiwa dan hati
sang calon mempelai sebelum melangsungkan akad nikah.

Kebiasaan tradisi mappacci yang dilakukan oleh masyarakat Bugis di
Kelurahan Bitowa Keecamatan Manggala sejatinya kebiasaan turun temurun
yang diwariskan dari generasi kegenerasi. Ketaatan masyarakat Bugis terhadap
pelaksanaan tradisi mappacci menyampingkan dari makna tradisi mappacci itu
sendiri. Tradisi mappacci dilaksanakan sekedar menjalankan adat semata,
namun pemahaman masyarakat di Kelurahan Bitowa Kecamatan Manggala
terhadap pemaknaan tradisi mappacci itu sendiri minim. Hal tersebut
dikarenakan kurangnya pembelajaran mengenai pemaknaan tradisi mappacci.
Pelaksanaan tradisi mappacci yang dianggap begitu sakral dalam pernikahan
masyarakat Bugis dijalankan berdasarkan kepatuhan kepada tradisi semata.

Hal lain yang menjadi faktor dari minimnya pemahaman tentang tradisi
mappacci di Kelurahan Bitowa Kecamatan Manggala yaitu berkembang
pesatnya teknologi. Pernikahan yang sejatihnya dilaksanakan berdasarkan adat
kini mulai memudar dengan pelaksanaan pernikahan yang praktis. Tradisi
mappacci yang membutuhkan persiapan yang matang dan berdasarkan aturan
tradisi terkadang dianggap membebankan oleh pemilik pesta pernikahan. Pada
sisi lain, berdasarkan eksistensi dari tradisi mappacci yang perlahan namun
pasti mulai memudar masih ada juga sebagian dari masyarakat Bugis yang
berada di Kelurahan Bitowa Kecamatan Manggala yang terus mempertahankan
dari pelaksanaan tradisi mappacci dalam pelaksanaan pernikahan. Meskipun
tidak menafsirkan bahwa pengetahuan mereka terhadap nilai-nilai moral yang
terdapat dalam tradisi mappacci itu sendiri lebih taat terhadap adat istiadat
semata.

Pelaksanaan tradisi mappacci sebagai salah satu rangkaian pernikahan
pada masyarakat Bugis di Kelurahan Bitowa tentunya memiliki fungsi,
sebagaimana yang diketengahkan dalam teori fungsional Bronislaw Malinoswki,
bahwa pada dasarnya setiap unsur yang terdapat dalam budaya memiliki fungsi
tersendiri bagi para pemegang budaya tersebut. Dalam konteks tersebut, fungsi
mappacci salah satunya ialah fungsi pemertahanan identitas. Mappacci
merupakan adat istiadat masyarakat Bugis yang menjadi identitas mereka
bahwa calon pengantin harus menyucikan diri sebelum melangsungkan akad
nikah. Pemertahanan identitas ini penting, karena masyarakat Bugis yang

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

72



Abdul Rahman
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 1 (2025) 68 - 77

bermukim di Kelurahan Bitowa telah terintegrasi dengan masyarakat yang
berlatar suku yang berbeda. Dalam kehidupan keseharian mereka, jika dilihat
secara sekilas seolah tiada perbedaan antara satu dengan yang lain, sebab
mereka menjalin interaksi satu sama lain dengan menggunakan bahasa yang
sama, yaitu Bahasa Indonesia sebagai bahasa pergaulan. Untuk memunculkan
identitas mereka sebagai Suku Bugis, maka salah satu ruang yang tepat ialah
ruang budaya dengan melaksanakan tradisi mappacci sebagai salah satu dari
rangkaian acara pernikahan.

Fungsi lain dari tradisi mapacci ialah penguatan solidaritas di kalangan
masyarakat Bugis. Sebagaimana dipahami secara umum bahwa Suku Bugis
merupakan suku yang sangat menjunjung tinggi ikatan kekerabatan kolektif di
mana pun mereka bermukim. Salah satu arena untuk memperkuat ikatan
solidaritas ialah melalui pelaksanaan tradisi mappacci. Dalam pelaksanaan
mappacci semua handai tolan terutama sesama Orang Bugis diundang khusus
untk menghadiri tradisi ini pada malam hari. Dalam tradisi ini, seseorang yang
ditokohkan baik karena jabatan, kepandaian, dan kharismanya dipersilahkan
untuk memberikan doa restu kepada calon pengantin, dengan cara
memberikan daun pacar dalam genggamannya. Di sela-sela acara tersebut,
para tetamu undangan khusus saling bercengkerama satu sama lain dalam
suasana kehangatan kekeluargaan. Ruang budaya ini dimanfaatkan bagi
mereka untuk memperkuat ikatan solidaritas, terutama bagi mereka yang
terpisah oleh jarak, karena tidak semua yang datang bermukim di Kelurahan
Bitowa, tetapi bermukim di tempat lain dalam wilayah Kota Makassar.

Pola-Pola yang Berubah dalam Mappacci dan Dampaknya

Pelaksanaan tradisi mappacci yang hanya sebatas mengikuti pada ranah
praktis saja, tidak sampai pada bentuk pemaknaan maksud dan pesan nilai-nilai
dan tujuan yang terkandung di dalamnya membuat tradisi mappacci perlahan
namum pasti mulai ditinggalkan oleh masyarakat Bugis di Kelurahan Bitowa
Kecamatan Manggala. Kurangnya pemahaman masyarakat terdapat
pemaknaan nilai tradisi mappacci menjadi salah satu alasan terbesar tradisi
mappacci mulai ditinggalkan.

Salah satu penyebab mulai tidak dilaksanakannya tradisi mappacci ialah
karena terkendala biaya. Suatu hal yang tidak dapat dinafikkan dalam tradisi
mappacci ini ialah perlunya ketersediaan biaya. Bagi keluarga yang
pekerjaannya hanya bergerak pada sektor ekonomi informal tentu berpikir
panjang untuk melaksanakan tradisi ini. Sudah menjadi kebiasaan umum bagi
masyarakat Bugis di mana pun mereka berada, jika mengadakan keramaian
maka wajib adanya untuk mempersiapkan komsumsi bagi tamu undangan. Bagi
mereka yang memiliki rumah yang ukurannya kecil, mesti menyewa tenda
pesta beserta kursi. Tentu hal ini melipatgandakan pembiayaan karena harus
pula menyiapkan komsumsi. Merupakan suatu ketidakpatutan bagi masyarakat
Bugis ketika mengundang tamu, lantas mereka tidak disuguhi makan dan
minum. Oleh karena itu, daripada menanggung malu (siri) karena dilabeli
sebagai orang pelit, maka merupakan pilihan yang rasional ketika tradisi
mappacci ini tidak dilaksanakan, karena tidak diwajibkan pula dalam ajaran
agama Islam, sebagai agama yang mayoritas dianut oleh masyarakat Bugis.

Hal lain yang mengalami perubahan dalam pelaksanaan tradisi mappacci
bisa dilihat bagi mereka yang memiliki kemampuan ekonomi pada kategori
kelas menengah. Pada tradisi mappacci sebagaimana lazimnya pada zaman

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

73



Abdul Rahman
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 1 (2025) 68 - 77

ulu, kue yang disuguhkan kepada para tamu undangan ialah kue tradisional.
Namun pada saat ini, kue tradisional terutama barongko, katiri sallang, cucuru
harganya lumayan mahal, maka dipilih kue yang relatif terjangkau. Para tetamu
cukup disuguhi kue bolu atau roti dipadu dengan the kotak atau air mineral.
Dulu tradisi mappacci sangat ramai dihadiri oleh banyak orang, terutama jika
dilihat pada kebiasaan masyarakat Bugis yang bermukim di wilayah perdesaan.
Namun pemandangan tersebut cukup berbeda dengan kalangan keluarga kelas
menengah di Kelurahan Bitowa, sebab yang diundang hanya kerabat dekat dan
tokoh agama setempat (imam masjid) untuk memberikan doa rsetu kepada
calon pengantin.

Dalam pembicaraan mengenai pelaksanaan adat mappacci dan suatu
masyarakat pasti memiliki yang namanya dampak, baik itu dampak positif
maupun dampak negatif terhadap kegiatan tersebut yang dimana dampak
positif dan negatif yang terjadi dalam pergeseran pelaksanaan adat mappacci
adalah sebagai berikut:

a. Dampak Positif

Dengan terjadinya adat mappacci pada masyarakat Kelurahan Bitowa
Kecamatan Manggala terjadi suatu perubahan yang bersifat positif yang dimana
dulunya pada masyarakat Kelurahan Bitowa Kecamatan Manggala tersebut
mappacci dilakukan atau dilaksanakan hanya pada masyarakat kalangan
Bangsawan, tapi hal tersebut sudah mengalami pergeseran yang dimana dilihat
dampak positif menurut informan. Menurut informan Adin selaku masyarakat
biasa mengemukakan bahwa :

Semenjak mappacci dilaksanakan sudah berbaur antara masyarakat
Bangsawan dengan masyarakat biasa dalam artian saling mendatangi ke
rumah calon mempelai, karena orang di sekitarnya atau keluarganya
saling membantu.

Dapat disimpulkan di atas bahwa semenjak adat mappacci dilaksanakan
pada masyarakat Bangsawan dan masyarakat biasa sudah berbaur dan warga-
warga lain akan saling mengdatangi rumahnya calon mempelai untuk saling
membantu antara masyarakat satu dengan lainnya dalam acara mappacci
tersebut. Selanjutnaya menurut Ibu Andi Arif berpendapat bahwa:

Anak saya melaksanakan adat mapacci, karena di dalam mappacci
bagian dari doa restu agar anak saya nanti diberi kelak bahagia dalam
hubungan keluarganya. Adat mapacci ini saya laksanakan, karena adat ini
sehingga masyarakat saling dipercayai sarana silaturahmi sesama
manusia nilai kebersamaan, saling mengahrgai antara masyarakat satu
dengan masyarakat lainnya.

Dapat disimpulkan bahwa berdasarkan keterangan di atas pernikahan
sangat penting bagi manusia, karena tanpa pernikahan masyarakat biasa tidak
bisa melaksanakan adat mappacci. Dalam adat ini masyarakat memiliki
solidaritas untuk saling mendatangi, saling memiliki kebersamaan dan adat ini
menganggap warga-warga bernilai baik.

Dalam konteks kelajuan zaman akibat modernisasi, tradisi mappacci yang
dulunya hanya dilaksanakan oleh kaum bangsawan, nampak mulai bergeser

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

74



Abdul Rahman
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 1 (2025) 68 - 77

karena sudah dilakukan pula oleh kalangan non bangsawan namun memiliki
kemampuan ekonomi yang mapan. Hal ini berbeda dengan masyarakat Bugis
yang bermukim di wilayah perdesaan, tradisi mappacci hanya dapat
dilaksanakan oleh keturunan bangsawan. Namun dalam konteks masyarakat
Kelurahan Bitowa, tradisi mappacci yang bisa saja dilaksanakan oleh semua
kalangan asalkan didukung oleh kemampuan finansial yang memadai, telah
membuka ruang sosial. Sebagaimana dalam kajian antropologi bahwa adat
istiadat pada dasarnya tidak mengenal kasta, dalam arti milik semua kalangan.
Tradisi mappacci telah menghilangkan sekat-sekat sosial antara bangsawan
dan non-bangsawan, antara si miskin dan si kaya, sebab pelaksana atau tuan
rumah terbuka bagi siapa pun. Tuan rumah tidak membedakan posisi tempat
duduk, semua tetamu undangan duduk dalam sebuah kursi di bawah naungan
tenda pesta.

b. Dampak Negatif

Dengan melihat adanya pergeseran dalam adat mappacci di Kelurahan
Bitowa Kecamatan Manggala yang dimana juga dilihat dampak negatif
terjadinya pergeseran adat mapacci yang sekarang ini bahwa masyarakat biasa
sudah memiliki perubahan dalam adat tersebut. Dimana dapat dilihat menurut
informan bernama Hamza Tompo selaku masyarakat di Kelurahan Bitowa
Kecamatan Manggala berpendapat bahwa:

Masyarakat biasa melaksanakan adat mappacci masih ada masyarakat
bercerita belakang, karena masih ada masyarakat iri hati kalau ada
melaksanakan adat mappacci.

Dapat disimpulkan bahwa pelaksanaan adat mappacci pada masyarakat
biasa, sebagian masyarakat yang bergosip karena melihat masyarakat tidak
memiliki keluarga bangsawan, sebab dia melaksanakan mappacci hanya
semata kemampuan saja, sehingga masyarakat lain bercerita belakang. Hal
ini menunjukkan bahwa mappacci kadang pula dijadikan sebagai arena untuk
melihat kelas sosial satu sama lain. Hal ini tentu berdampak pada tuan rumah
pelaksana pernikahan, sebab tentu akan merasakan dampak psikologis,
seolah menjadi bahan pergunjingan di tengah lingkungan pergaulan.
Kemungkinan terburuknya ialah terciptanya jarak sosial antara tuan rumah
dengan para tetangganya, karena tentu akan memunculkan ketersinggungan.

D. KESIMPULAN

Pernikahan dalam adat masyarakat Suku Bugis merupakan salah satu
bagian terpenting dalam kehidupan mereka. Suatu pernikahan tidak hanya
dialami oleh kedua mempelai saja, akan tetapi melibatkan semua pihak
keluarga. Suku bugis terkenal dengan adanya sistem pernikahan yang sangat
sarat dengan adat istiadat, tradisi dan dikenal sebagai salah satu sistem
pernikahan yang kompleks karena memiliki beberapa proses pernikahan mulai
dari tahap pranikah, saat nikah, dan setelah nikah. Salah satu tahap pernikahan
suku bugis yaitu mappacci yang dilaksanakan sebelum pernikahan. Mappacci
dilaksanakan malam hari sebelum akad nikah keesokan harinya. Mappacci
dimaksudkan sebagai proses penyucian mempelai dari hal-hal yang buruk.
Dalam tradisi mappacci terkandung keyakinan bahwa segala tujuan yang baik
harus didasari oleh niat yang baik pula. Secara fungsional mappacci

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

75



Abdul Rahman
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 1 (2025) 68 - 77

dimaksudkan sebagai upaya untuk mengeratkan ikatan kekerabatan sekaligus
mempertegas identitas sebagai Suku Bugis yang bermukim di Kota Makassar.
Dalam ritual adat mappacci terkandung banyak nilai moral yang berisi
doa-doa bagi calon mempelai pengantin sebelum menghadapi akad nikah.
Mappacci yang dilakukan oleh Suku Bugis di Kelurahan Bitowa telah
mengalami pergeseran seiring dengan kelajuan zaman. Sejatinya, mappacci
sebagaimana yang terjadi di wilayah perdesaan hanya bisa dilaksanakan oleh
kalangan bangsawan, namun di Kelurahan Bitowa mappacci dilaksanakan pula
oleh kalangan non-bangsawan karena memiliki kemampuan ekonomi.
Sebaliknya banyak pula yang tidak melaksanakan mappacci ini meskipun
secara kultural mereka adalah kalangan bangsawan, namun terkendala oleh
biaya. Mappacci secara positif telah menjadi arena terbuka bagi semua
kalangan tanpa mengenal kasta sosial dan ekonomi, namun secara negatif
kadangpula timbul cemoohan karena tuan rumah memiliki kekurangan dalam
proses pelaksanaannya, yang terkadang berujung pada munculnya jarak sosial.

DAFTAR PUSTAKA

[1] P. Sudirman, “Adat Perkawinan Budaya Bugis Makassar dan
Relevansinya dalam Islam,” J. Mimb. Media Intelekt. Muslim Dan Bimbing.
Rohani, vol. 2, no. 1, pp. 12-25, 2016.

[2] N. Nuruddin and N. Nahar, “Nilai-nilai budaya upacara Mappacci dalam
proses pernikahan adat suku Bugis di desa Labuahan Aji kecamatan
Trano kabupaten Sumbawa,” J. llm. Mandala Educ., vol. 8, no. 2, 2022.

[3] H. M. Dahlan, “Prosesi Pemilihan Jodoh dalam Perkawinan: Perspektif
Ajaran Islam dan Budaya Lokal di Kabupaten Sinjai,” Sosiohumanika, vol.
9, no. 1, 2016.

[4] N. Marfiani, “Tradisi Dalam Pernikahan Suku Bugis Wajo Ritual Manre
Lebbe (Khatam Al-Qur'an) Dan Mappacci ,” Siwayang J. Publ. [Im. Bid.
Pariwisata, Kebudayaan, dan Antropol., vol. 1, no. 4, pp. 231-236, 2022.

[5] A. Pardah, “Makna Simbolik Mappacci Adat Pernikahan Bugis Di
Makassar (Kajian Semiotika Charles Sanders Peirce),” 2019.

[6] [6] S. Aminah, “Analisis Makna Simbolik pada Prosesi Mappacci
Pernikahan Suku Bugis di Kecamatan Wawotobi Kabupaten Konawe,” J.
llIm. Dikdaya, vol. 11, no. 2, pp. 176-183, 2021.

[7] A. U. Usman, K. Jayadi, A. R. A. Sakka, and N. Najamuddin, “Ritual
Mappacci Pada Upacara Pernikahan Di Kabupaten Pinrang,” Pepatudzu
Media Pendidik. dan Sos. Kemasyarakatan, vol. 20, no. 1, pp. 41-52,
2024.

[8] I. Isumarni, M. Usman, M. Hanafi, A. Anjali, and |. R. Suhandra,
‘Investigating the Meaning and Masseges of the Mappacci Wedding Party
in Buginess Tradition,” La Ogi English Lang. J., vol. 9, no. 1, pp. 94-99,
2023.

[9] K. Mustamin and Y. Salik, “Mappacci Interconnection in Bugis Tradition
and Strengthening of Pangadereng (Ethics),” Hikmatuna J. Integr. Islam.
Stud., vol. 8, no. 1, pp. 28-39, 2022.

[10] A. D. Azis, “Symbolic meanings of equipments used in mappacci buginese
traditional ceremony,” J. lim. Profesi Pendidik., vol. 6, no. 1, pp. 108-113,
2021.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

76



Abdul Rahman
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 1 (2025) 68 - 77

[11]

[12]

[13]
[14]
[15]
[16]

[17]

N. A. Putri, K. Saiban, S. Sunarjo, and K. Laila, “Kedudukan Uang Panaik
Sebagai Syarat Perkawinan Dalam Adat Suku Bugis Menurut Hukum
Islam,” Bhirawa Law J., vol. 2, no. 1, pp. 3344, 2021.

N. R. Saharuddin and A. Rahman, “The Tradition of Malam Pacar (Wenni
Mappacci) In Sidenreng Rappang Regency, Timoreng Panua, Panca
Rijang District,” Int. J. Soc. Serv. Res., vol. 1, no. 4, pp. 408-411, 2021.

M. I. Majid and A. R. Yunus, “Perkembangan Islam Di Kedatuan Suppa
Abad Ke-17,” CARITA, pp. 1-17, 2023.

Y. Risa and E. Amri, “Fungsi Tuor Bagi Orang Mandailing,” Cult. Soc. J.
Anthropol. Res., vol. 3, no. 2, pp. 85-96, 2021.

M. Supraja and N. Al Akbar, Alfred Schutz: Pengarusutamaan
fenomenologi dalam tradisi ilmu sosial. Yogyakarta: UGM Press, 2021.

M. Farid and M. Adib, Fenomenologi Dalam Penelitian lImu Sosial.
Jakarta: Kencana, 2018.

F. Fadila and L. Yulifar, “Tinjauan Kritis Perkembangan Metode Penelitian
Etnografi dan Etnometodologi,” J. Iim. Univ. Batanghari Jambi, vol. 23, no.
3, pp. 2649-2654, 2023.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

77



