SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara)
https:/ /journal literasisains.id/index.php/sabana
DOI: 10.55123 / sabana.v4i3.6228
e-ISSN 2829-6133 (Media Elektronik =~ &8&
Vol. 4 No. 3 (Desember 2025) 380-390 SHVBAINGH
Received: August 09, 2025 | Accepted: October 13, 2025 | Published: December 20, 2025

LIMINALITAS DALAM RITUAL HAHI DI DESA HULALIU KABUPATEN
MALUKU TENGAH: ANALISIS SOSIOLOGI
BUDAYA VICTOR TURNER

Maxsi Tupamahu?, Cristophel Van Harling?
L2Program Studi Teologi, STT GPI Papua, Fakfak, Indonesia
Email: 'maxsitupamahu@email.com

ABSTRAK

Tarian Hahi dalam komunitas adat Hulaliu, Pulau Haruku, Maluku Tengah, merupakan
bentuk ritus kolektif yang sarat dengan simbolisme tubuh, ruang, dan atribut spiritual.
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis struktur ritus Hahi berdasarkan teori
liminalitas Victor Turner, serta mengeksplorasi bagaimana simbolisme dalam ritus
tersebut membentuk dan memperkuat identitas sosial serta struktur soa masyarakat.
Menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis konten, data diperoleh
melalui studi pustaka dan wawancara mendalam dengan para pelaku adat. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa ritus Hahi terdiri atas tiga fase: pra-liminal, liminal, dan
pasca-liminal, yang dijalankan secara kolektif oleh seluruh komunitas. Fase liminal
menciptakan pengalaman communitas yang meruntuhkan struktur sosial sementara,
namun justru berfungsi memperkuat solidaritas soa dan reproduksi nilai leluhur. Simbol-
simbol seperti gerakan tubuh, suara tifa, warna pakaian, serta ruang sakral Baileo,
menjadi media komunikasi sosial dan spiritual yang kompleks. Penelitian ini
menegaskan bahwa ritus Hahi merupakan bentuk liminalitas siklikal dan komunal yang
tidak hanya melestarikan budaya, tetapi juga menjadi strategi resistensi terhadap
tekanan modernitas. Praktik ini relevan dibaca sebagai rites of intensification yang
memperbarui tatanan sosial dan memperkuat memori kolektif masyarakat adat.

Kata Kunci: Ritus Hahi Hahi, Liminalitas, Masyarakat Hulaliu

ABSTRACT

The Hahi dance ritual of the Hulaliu indigenous community in Haruku Island, Central
Maluku, is a collective rite rich in bodily, spatial, and spiritual symbolism. This study aims
to analyze the structure of the Hahi ritual through Victor Turner’s theory of liminality and
to explore how ritual symbolism shapes and reinforces social identity and soa-based
structures. Using a qualitative approach with content analysis, data were collected
through literature review and in-depth interviews with traditional figures. The findings
reveal that the Hahi ritual consists of three stages—pre-liminal, liminal, and post-
liminal—conducted collectively by the entire community. The liminal stage creates a
sense of communitas by temporarily dissolving social hierarchies, thus reinforcing
solidarity and ancestral values. Symbols such as body movement, tifa rhythm,
ceremonial colors, and sacred spaces like Baileo function as complex mediums of
spiritual and social communication. This study concludes that Hahi represents a cyclical
and communal liminal experience, serving not only as cultural preservation but also as
a form of resistance against modern pressures. It is best understood as a rite of
intensification that regenerates social order and sustains collective memory within the
indigenous context.

Keywords: Hahi Ritual, Liminalitiy, Hulaliu Community

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

380



Maxsi Tupamahu!, Cristophel van Harling?
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 380 - 390

A. PENDAHULUAN

Ritual adat di Indonesia berperan penting dalam kehidupan masyarakat,
khususnya di wilayah yang menjunjung sistem sosial tradisional. Dalam perspekiif
sosiologi budaya, ritual bukan sekadar warisan leluhur, tetapi juga sistem
komunikasi simbolik yang menjaga struktur sosial. Seperti yang diungkapkan
Salam, praktik adat mengandung dimensi spiritual sekaligus dinamika sosial-politik
[1]. Di Hulaliu, Pulau Haruku, Kabupaten Maluku Tengah, salah satu ritual yang
masih lestari adalah tarian Hahi, yang berfungsi menghubungkan manusia, leluhur,
dan kosmos, dilaksanakan pada momen penting seperti pelantikan raja, peresmian
Baileo, dan peringatan Hari Pattimura.

Salah satu bentuk ritual yang masih lestari adalah tarian Hahi di komunitas
adat Hulaliu, yang terletak di Pulau Haruku, Kabupaten Maluku Tengah. Tarian ini
tidak hanya hadir sebagai pertunjukan budaya, tetapi merupakan bagian dari sistem
ritus sakral yang mencerminkan hubungan antara manusia, leluhur, dan kosmos.
Dalam komunitas ini, tarian Hahi dilaksanakan dalam berbagai momentum penting,
seperti pelantikan raja, peresmian Baileo, dan peringatan Hari Pattimura. Setiap
elemen dalam ritus ini sarat makna: tubuh, ruang, suara, dan atribut semua menyatu
dalam satu struktur simbolik.

Komunitas adat Hulaliu masih menjalankan sistem sosial berbasis soa, yaitu
unit genealogis yang mengatur kehidupan politik, sosial, dan ritual. Soa menjadi
dasar identitas dan kohesi komunal, serta berperan aktif dalam setiap pelaksanaan
ritus. Dalam masyarakat ini, nilai-nilai kolektif seperti persaudaraan, saling
menghormati, dan penghormatan terhadap leluhur menjadi fondasi utama yang
diwariskan lintas generasi. Dengan latar seperti ini, tarian Hahi tidak dapat
dilepaskan dari struktur sosial yang melandasinya.

Kerangka teori liminalitas Victor Turner digunakan untuk membaca fungsi
Hahi. Turner membagi ritus peralihan menjadi tiga fase: pra-liminal (pemisahan),
liminal (ambang transformasi), dan pasca-liminal (reintegrasi) [2]. Namun, Penelitian
ini menegaskan bahwa Hahi tidak hanya merepresentasikan perubahan status
individu sebagaimana dijelaskan dalam model Turner, tetapi juga memunculkan
bentuk Iliminalitas yang bersifat kolektif serta berulang (siklikal). Dalam
pelaksanaannya, seluruh masyarakat Hulaliu secara bersama-sama terlibat dalam
suatu ruang simbolik yang berfungsi memperbarui dan memperkuat hubungan
sosial komunal setiap kali ritual tersebut diselenggarakan. Oleh karena itu, Hahi
dapat dipahami sebagai bentuk perluasan dari konsep liminalitas Turner—yakni dari
proses transformasi yang bersifat individual menuju transformasi kolektif yang terus
berulang—yang pada gilirannya menjaga kesinambungan sosial masyarakat adat.
Temuan ini menjadi landasan utama keunikan penelitian, sebab memperluas
penerapan teori Turner yang lazimnya berfokus pada perubahan status individu
dalam konteks masyarakat Barat.

Kajian terdahulu seperti Fahham menunjukkan bahwa ritus adat di timur
Indonesia memiliki struktur simbolik kompleks yang memperkuat identitas budaya,
meskipun tidak membahas tarian atau liminalitas secara eksplisit [3]. Yuliantoro
memandang ritus adat sebagai bentuk resistensi terhadap tekanan modernitas,
namun fokusnya tidak pada Hahi [4]. Pesurnay mengkaji Pela-Gandong sebagai
simbol rekonsiliasi, relevan untuk membaca fungsi Hahi dalam memperkuat
solidaritas antar-soa [5].

Studi-studi tersebut memperlihatkan kekayaan fungsi sosial, religius, dan
historis ritus adat di Indonesia Timur, tetapi belum ada yang secara khusus

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

381



Maxsi Tupamahu!, Cristophel van Harling?
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 380 - 390

menelaah struktur fase-fase Hahi menurut kerangka Turner. Inilah celah kajian yang
ingin diisi oleh penelitian ini.

Dalam konteks globalisasi, Hahi menghadapi tantangan serius seperti
penetrasi budaya populer, sekularisasi, dan perubahan nilai generasi muda.
Pudjiastuti et al. menegaskan bahwa perubahan ini dapat mengikis identitas budaya
lokal jika tidak diimbangi dengan pelestarian aktif [6]. Karena itu, praktik Hahi juga
dapat dibaca sebagai strategi resistensi terhadap homogenisasi budaya.

Berangkat dari latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan menganalisis
struktur ritus Hahi melalui teori liminalitas Victor Turner, menelaah makna simbolik
tubuh, ruang, dan atribut dalam pembentukan solidaritas komunal, serta memahami
perannya dalam melestarikan nilai adat. Secara lebih khusus, penelitian ini berfokus
pada upaya menguji dan memperluas konsep liminalitas Turner dengan menyoroti
karakter kolektif dan siklikal dari ritus Hahi di komunitas adat Hulaliu. Fokus ini
diharapkan memberi kontribusi teoretis bagi kajian sosiologi budaya dan antropologi
simbolik dalam konteks masyarakat adat Maluku Tengah.

B. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis
konten, yang bertujuan untuk menganalisis, menggali makna, serta
menginterpretasikan pesan-pesan budaya yang terkandung dalam praktik ritual
Hahi masyarakat Hulaliu, Pulau Haruku, Kabupaten Maluku Tengah. Pendekatan
ini memungkinkan peneliti untuk memahami secara mendalam konteks sosial
dan simbolik dari proses ritual Hahi dalam perspektif liminalitas Victor Turner,
serta untuk menelaah bagaimana masyarakat Hulaliu mempertahankan warisan
budaya tersebut di tengah perubahan zaman.

Fokus utama penelitian ini adalah untuk mengkaji isi pesan-pesan budaya
secara sistematis melalui penafsiran simbol, tindakan, serta struktur ritus dalam
pelaksanaan tarian Hahi. Dalam hal ini, informan dijadikan sebagai subjek utama
penelitian, yang dipilih secara purposive berdasarkan kriteria keterlibatan
langsung, pengetahuan mendalam, dan pengalaman empiris terhadap praktik
ritual Hahi.

Terdapat lima orang informan utama dalam penelitian ini, yang dipilih
menggunakan teknik purposive sampling. Informan terdiri atas dua tokoh adat
yang memiliki peran langsung dalam penyelenggaraan ritual Hahi, satu tetua
negeri yang memahami sejarah dan struktur adat Hulaliu, satu penari utama Hahi
yang terlibat aktif dalam pelaksanaan ritus, serta satu tokoh agama lokal yang
memahami hubungan antara praktik adat dan nilai-nilai spiritual masyarakat.
Pemilihan informan didasarkan pada tingkat keterlibatan, pengalaman empiris,
dan pengetahuan mendalam mereka terhadap praktik ritual Hahi. Komposisi ini
bertujuan untuk memperoleh data yang valid dan representatif terhadap konteks
sosial dan simbolik masyarakat Hulaliu.

Analisis data dilakukan melalui metode analisis konten dengan beberapa
langkah utama, vyaitu: (1) menyeleksi dan mengelompokkan data hasil
wawancara serta temuan pustaka; (2) mengidentifikasi simbol-simbol utama
dalam praktik Hahi, seperti tubuh, ruang, dan atribut ritual; (3) menafsirkan
makna simbol-simbol tersebut sebagai pesan budaya yang merefleksikan nilai-
nilai sosial dan spiritual masyarakat; serta (4) menghubungkan hasil interpretasi
tersebut dengan kerangka teori liminalitas Victor Turner untuk memahami
dinamika liminalitas kolektif dan siklikal dalam ritual Hahi. Proses analisis
dilakukan secara induktif untuk menjaga keaslian makna yang muncul dari
perspektif masyarakat lokal.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

382



Maxsi Tupamahu!, Cristophel van Harling?
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 380 - 390

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
Deskripsi Konteks Sosial dan Budaya Masyarakat Hulaliu

Negeri Hulaliu yang terletak di Pulau Haruku, Kabupaten Maluku Tengah,
Provinsi Maluku, adalah salah satu komunitas adat yang mempertahankan
tatanan sosial tradisional secara utuh. Kehidupan masyarakatnya berlandaskan
struktur soa, unit genealogis patrilineal yang terdiri dari beberapa keluarga besar
yang memiliki ikatan kekerabatan erat. Struktur ini bukan hanya mengatur
pembagian tugas dalam kegiatan adat, tetapi juga menentukan partisipasi dalam
ritual, menetapkan aturan sosial, serta menjadi sarana pengambilan keputusan
kolektif yang mengikat seluruh warga negeri.

Hingga kini, sistem soa tetap menjadi pilar utama kehidupan sosial dan
politik Hulaliu. Prinsip hidop orang basudara menjadi panduan moral yang
menekankan persaudaraan, kebersamaan, dan kesetiaan terhadap adat sebagai
identitas  kolektif. Di tengah gempuran modernisasi, masyarakat tetap
mempertahankan institusi adat seperti Raja Negeri, Saniri Negeri, dan Tetua
Soa, yang tidak hanya berfungsi sebagai pengawas tradisi, tetapi juga sebagai
benteng pertahanan nilai-nilai budaya dari ancaman pergeseran sosial.

Kekuasaan adat di Hulaliu memiliki dimensi ganda: di satu sisi sebagai
lembaga pemerintahan tradisional yang mengatur urusan masyarakat, dan di sisi
lain sebagai otoritas spiritual yang mengawal pelaksanaan ritus. Dalam
pelantikan raja atau prosesi Hahi, Raja Negeri bersama Saniri dan Tetua Soa
memastikan seluruh tahapan dijalankan sesuai aturan adat, sehingga
kesakralan, keberlanjutan, dan legitimasi budaya terjaga.

Ritus Hahi menempati posisi istimewa dalam struktur sosial Hulaliu karena
melibatkan seluruh elemen masyarakat secara langsung. Proses persiapan
dilakukan secara gotong royong, dimulai dari pembersihan lokasi, penyiapan alat
musik, pengaturan formasi penari, hingga pembacaan pasawari atau doa adat.
Tahapan ini menciptakan suasana liminal di mana masyarakat secara kolektif
meninggalkan aktivitas sehari-hari untuk memasuki ruang simbolik yang sarat
makna spiritual dan kebersamaan.

Menurut teori liminalitas Victor Turner dan konsep habitus Pierre Bourdieu,
ritus seperti Hahi merupakan arena reproduksi struktur sosial melalui simbol,
gerakan, dan interaksi yang sarat makna. Di Hulaliu, pengalaman liminal tersebut
bersifat kolektif dan bersiklus, diulang pada setiap momentum penting, sehingga
menguatkan kohesi sosial sekaligus mempertegas peran adat sebagai pengikat
komunitas.

Hahi sendiri adalah tarian perang sakral yang diyakini sebagai peninggalan
leluhur dan mengandung kekuatan gaib. Pelaksanaannya dibatasi hanya pada
peristiwa-peristiwa yang memiliki nilai sakral dan historis tinggi, seperti pelantikan
raja, peresmian atau penutupan Baileo, serta peringatan Hari Pattimura setiap
tanggal 15 Mei. Seperti yang disampaikan oleh Semy Sahureka, “Tarian Habhi
memiliki fungsi yang tidak tergantikan dalam kehidupan masyarakat karena Itu
adalah warisan yang suci dari leluhur’.

Pada pelantikan raja, Hahi mengikat kekuasaan simbolik antara pemimpin
lama dan baru. Dalam prosesi Baileo, ia berperan sebagai gerbang menuju
wilayah sakral yang diyakini sebagai tempat bersemayamnya roh nenek moyang.
Sedangkan pada peringatan Hari Pattimura, Hahi menjadi simbol perlawanan,
nasionalisme lokal, serta sarana pendidikan budaya bagi generasi muda agar
tetap mengenal dan menghargai sejarah leluhur mereka.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

383



Maxsi Tupamahu!, Cristophel van Harling?
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 380 - 390

Lokasi pelaksanaan Hahi biasanya berada di arena adat atau pelataran
Baileo, ruang yang dianggap sebagai pusat kekuatan adat dan titik temu antara
dunia manusia dan roh. Pemilihan tempat ini memiliki makna magis dan spiritual,
menghubungkan masa lalu, masa kini, dan masa depan komunitas. Dengan
demikian, Hahi tidak sekadar menjadi tontonan seni, melainkan bagian integral
dari sistem ritus yang merepresentasikan nilai-nilai sosiologis, spiritual, dan
simbolik masyarakat adat Maluku Tengah.

Struktur Ritus Hahi dan Simbolisme dalam Tarian Hahi

Untuk memahami fungsi sosial dan makna simbolik dari praktik Hahi secara
lebih  mendalam, pembahasan berikut menyajikan analisis yang
mengintegrasikan struktur fase ritus (pra-liminal, liminal, dan pasca-liminal)
dengan simbolisme tubuh, ruang, dan atribut. Pendekatan ini memungkinkan
penelusuran bagaimana seluruh elemen ritus bekerja secara terpadu
menciptakan pengalaman liminalitas kolektif dalam komunitas adat Hulaliu.

Ritus Hahi dalam masyarakat Hulaliu bukan sekadar ekspresi artistik,
melainkan sistem ritus yang kompleks dengan struktur sosial dan simbolik yang
kaya. Menggunakan pendekatan liminalitas Victor Turner, ritus ini dapat dibaca
melalui tiga tahapan utama—pra-liminal, liminal, dan pasca-liminal—yang
menggambarkan transformasi status, identitas, dan peran sosial secara komunal
dalam kerangka adat Hulaliu. Namun dalam konteks Hahi, ketiga fase ini tidak
berjalan terpisah, melainkan saling terjalin melalui simbolisme tubuh, ruang, dan
atribut yang bekerja secara kolektif dalam pengalaman sakral. Karena itu,
pembahasan berikut mengalir dari fase ke fase sambil menelusuri bagaimana
simbol-simbol tersebut bekerja menciptakan liminalitas kolektif.

Fase pra-liminal dimulai dengan persiapan sakral dan sosial: pembersihan
halaman Baileo, penyiapan tifa dan tahuri, pemilihan penari dari masing-masing
soa, serta penggunaan pakaian adat dan simbol-simbol soa. Para penari diberi
nasihat dan pantangan, menandai pemisahan simbolik dari dunia profan menuju
ruang sakral, sebagaimana dijelaskan Turner sebagai pengunduran diri dari
struktur sosial biasa. Fase ini menyiapkan tubuh dan ruang agar layak menerima
pengalaman transformatif yang akan terjadi pada tahap berikutnya.

Pemisahan tersebut juga dapat dimaknai sebagai bentuk desosialisasi
sementara yang memungkinkan individu atau kelompok melepaskan identitas
lamanya. Hal ini penting karena Hahi tidak hanya melibatkan tubuh secara fisik,
tetapi juga mental dan spiritual. Proses pelepasan dari struktur sebelumnya
menciptakan ruang untuk pengalaman baru yang bersifat sakral dan
transformatif. Hal ini sejalan dengan pemikiran Victor Turner tentang fase-fase
dalam ritus peralihan, di mana individu harus melalui tahap pemisahan sebelum
memasuki tahap liminal yang bersifat lebih mendalam dan transformatif [7].

Setelah fase persiapan tersebut, seluruh elemen simbolik mulai berfungsi
secara kolektif dalam tahap inti, yakni fase liminal. Pada fase liminal—yang
menjadi inti ritus—seluruh soa memasuki halaman Baileo, ruang sakral tempat
struktur sosial dilebur menjadi kesetaraan spiritual (communitas). Gerakan tari
yang berulang, hentakan kaki, pekikan perang, serta irama tifa dan tahuri
menciptakan atmosfer yang memisahkan realitas sehari-hari dari ruang ritual.
Tubuh para penari menjadi medium komunikasi antara dunia manusia dan roh
leluhur. Dalam konteks ini, Hahi menjadi ruang ambang (limen), di mana struktur
sosial dilebur dan digantikan oleh apa yang Turner sebut sebagai kondisi “anti-
structure”.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

384



Maxsi Tupamahu!, Cristophel van Harling?
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 380 - 390

Fase ini menjadi pusat makna seluruh prosesi, sebab di sinilah simbolisme
tubuh, suara, dan ruang bekerja secara bersamaan membentuk kesadaran
kolektif yang melampaui status sosial.

Dalam kondisi ini hadir communitas, rasa kesetaraan dan persaudaraan
tanpa batas status sosial. Semua soa terlibat setara, mempersembahkan ritus
bagi leluhur. Prasetyo & Srafini menegaskan bahwa fase liminal memungkinkan
komunitas menemukan makna baru yang memperkuat struktur sosial [8].
Partisipasi kolektif ini juga terbukti, seperti pada pengembangan pariwisata
budaya, dapat mendorong dinamika sosial yang positif.

Gerakan tubuh dalam Hahi sarat simbolisme, menjadi penghormatan
kepada leluhur, pernyataan kesiapan menghadapi tantangan sosial, dan
perayaan identitas. Studi tari Sufi menunjukkan bahwa tari dapat mengungkap
nilai budaya dan spiritual melalui gerak dan musik [9]. Demikian pula dalam tari
Barongan, simbol gerakan dan penampilan tokoh menyampaikan pesan non-
verbal yang memperkuat identitas budaya [10].

Formasi lingkaran penari menggambarkan struktur communitas yang tanpa
hierarki—sebuah representasi dari “ruang tanpa pusat”. Atribut yang digunakan
seperti parang salawaku, perisai, dan kain berwarna merah yang diikatkan di
kepala membawa nilai-nilai pertahanan, kehormatan, dan keberanian. Simbol-
simbol ini juga diidentifikasi sebagai bagian dari sistem makna kolektif
masyarakat adat [11].

Baileo, sebagai ruang pelaksanaan Hahi, dipilih bukan sekadar karena
fasilitas, tetapi karena kesuciannya. Salhuteru menjelaskan bahwa arsitektur
Baileo dirancang sebagai pusat aktivitas spiritual dan kultural, penghubung dunia
nyata dan roh leluhur [12]. Pelaksanaan Hahi di halaman Baileo memberi
legitimasi spiritual sekaligus sosial.

Fase liminal dalam Hahi dipahami sebagai waktu “di luar waktu” (extra-
ordinary time) yang memutus keterikatan pada ritme kehidupan sehari-hari. Di
fase ini, komunitas mengalami intensifikasi keterhubungan dengan masa lalu
(leluhur), masa kini (komunitas), dan masa depan (generasi penerus) dalam
kerangka sakral. Setelah prosesi berakhir, fase pasca-liminal dimulai, menandai
kembalinya para peserta ke dalam struktur sosial dengan identitas, status, atau
kesadaran kolektif yang telah diperbarui. Dalam konteks pelantikan raja,
misalnya, momen ini menandai legitimasi kepemimpinan baru sekaligus
penegasan kembali kohesi sosial yang telah terbangun selama ritus.

Peralihan dari fase liminal ke pasca-liminal tidak bersifat tiba-tiba,
melainkan dihubungkan oleh tindakan simbolik seperti tabuhan tifa terakhir, doa
penutup (pasawari), dan makan bersama. Aktivitas ini bukan sekadar perayaan,
tetapi mekanisme sosial untuk memulihkan energi kolektif, meneguhkan kembali
komitmen pada nilai adat, dan memperkuat hubungan lintas-soa. F. Haryadi
mencatat bahwa bentuk interaksi pasca-ritual ini berperan penting dalam
memperkuat identitas budaya dan solidaritas sosial, sehingga ritus berfungsi
tidak hanya sebagai tradisi spiritual, tetapi juga sebagai alat strategis untuk
mencapai tujuan sosial bersama [13].

Fungsi Sosial dan Resistensi Budaya dalam Tarian Hahi

Tarian Hahi bagi masyarakat Hulaliu bukanlah sekadar tradisi turun-
temurun yang indah dipandang, tetapi medium spiritual dan sosial yang menjadi
penopang identitas kolektif. Keterlibatan tiga soa utama (Noya, Siahaya, dan
Taihuttu) tanpa hierarki menegaskan prinsip kesetaraan dalam communitas.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

385



Maxsi Tupamahu!, Cristophel van Harling?
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 380 - 390

Fungsi Hahi juga bersifat regeneratif karena melibatkan generasi muda sejak
tahap persiapan, termasuk memanggil mereka yang merantau untuk pulang dan
ikut berlatih. Bapak Semy Sahureka menegaskan, “Kalau anak muda tidak diajak
kembali, siapa nanti yang akan jaga negeri ini? Tarian Hahi itu bukan hanya soal
menari, tapi soal kita mengingat siapa kita.” Pernyataan ini menemukan
pembenarannya dalam pengalaman Malvin Taihuttu, seorang penari utama,
yang mengatakan, “Kami tidak hanya diajarkan gerakan, tapi kami diajak masuk
ke dalam makna dari setiap langkah. Di situ kami belajar jadi orang Hulaliu sejati.”

Di tengah arus globalisasi dan masuknya budaya populer, Hahi tetap berdiri
sebagai simbol resistensi yang memelihara ruang ekspresi lokal. Hari Pattimura
setiap 15 Mei menjadi momen tahunan untuk menghidupkan kembali semangat
adat dan perlawanan. Nyong Siahaya mengungkapkan, “Kami tidak ikut-ikutan
budaya luar. Hahi itu sudah cukup kuat untuk buat kita berdiri sebagai orang
Hulaliu.” Dimensi spiritual Hahi semakin terlihat dari kewajiban penyucian diri
lahir batin, meminta maaf kepada sesama, dan memohon restu keluarga
sebelum prosesi dimulai. Praktik ini diyakini mampu melindungi peserta dari
bahaya spiritual. Hal ini dialami langsung oleh Calvin Matuleesy, yang mengaku,
‘Awalnya saya pikir itu cuma tradisi biasa, tapi setelah dijalani hati jadi lebih
tenang dan tidak ragu saat menari. Saya baru paham kalau itu juga untuk
menyiapkan diri secara batin.”

Partisipasi generasi muda dalam Hahi menjadi kunci bagi keberlanjutan
ritus di tengah tantangan globalisasi. Melalui keterlibatan langsung, mereka tidak
hanya mempelajari teknik gerakan tari, tetapi juga menyerap nilai-nilai adat, etika
soa, dan pemahaman tentang hubungan spiritual dengan leluhur. Firdaus
menegaskan bahwa pewarisan nilai budaya paling efektif dilakukan melalui
praktik langsung di dalam ritus, karena pengalaman tersebut membentuk memori
kolektif yang kuat [14]. Dengan demikian, Hahi berfungsi sebagai sekolah adat
yang hidup, tempat nilai-nilai sosial, spiritual, dan identitas budaya ditransmisikan
lintas generasi, memastikan bahwa warisan leluhur tetap relevan dan mengakar
di tengah perubahan zaman.

Ketika prosesi berlangsung, semua perbedaan status sosial dilebur dalam
lingkaran sakral, mencerminkan konsep communitas ala Victor Turner, di mana
struktur sosial sementara dihapus demi memperkuat kedekatan batin.
Keharmonisan ini tidak hanya terjaga dalam lingkup adat, tetapi juga didukung
oleh gereja. Tokoh adat dan pendeta lokal saling bekerja sama, menunjukkan
bahwa pelestarian budaya tidak harus bertentangan dengan iman, melainkan
dapat menjadi bentuk spiritualitas kontekstual. Peran Hahi juga meluas ke ranah
politik, terutama dalam pelantikan raja adat, di mana nilai keberanian, kepatuhan,
dan legitimasi soa ditampilkan melalui simbol-simbol tari. Di luar komunitas, Hahi
menjadi simbol diplomasi budaya yang membanggakan. “Kalau kita menari Hahi
di depan orang banyak, itu cara kita bilang: kami masih ada, dan kami masih
percaya kepada adat kami,” ujar Semy Sahureka, menegaskan bahwa
pertunjukan ini adalah pernyataan eksistensi budaya.

Lebih dari itu, Hahi berperan sebagai sarana penyembuhan sosial. Seluruh
soa berkumpul dalam lingkaran sakral, menghapus batas sosial dan memperkuat
relasi emosional. Gereja dan tokoh adat bekerja bersama menjaga
kesinambungan ritus, mencerminkan bentuk spiritualitas kontekstual yang
memadukan adat dan iman.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

386



Maxsi Tupamahu!, Cristophel van Harling?
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 380 - 390

Elemen ekologis pun kuat dalam Hahi. Lokasi-lokasi sakral seperti Baileo,
Air Haturua, dan Lubang Naga bukan hanya tempat pelaksanaan ritus, tetapi juga
bagian dari kosmologi yang menghubungkan manusia dengan tanah, air, dan
hutan. Dengan demikian, Hahi menjaga keseimbangan hubungan antara
manusia, alam, dan leluhur.

Dalam lingkup Nusantara, fungsi Hahi memiliki kesamaan dengan
beberapa ritus komunal lain. Tiwah Dayak Ngaju, misalnya, memperkuat kohesi
sosial melalui penghormatan leluhur [15]. Ma’nene Toraja mempererat
kekerabatan lewat perawatan jenazah [16], sedangkan Tari Caci Manggarai
meneguhkan nilai keberanian dan rekonsiliasi pasca-konflik [17]. Kesamaan dari
ritus-ritus ini adalah perannya sebagai rites of intensification yang menegaskan
identitas budaya dan menjaga kohesi sosial. Dengan demikian, Hahi tidak hanya
bertahan sebagai bentuk resistensi pasif, melainkan strategi regeneratif yang
memperbarui nilai adat setiap kali ritus dijalankan. Resistensi budaya muncul
bukan dengan menolak perubahan, tetapi dengan terus menghidupkan memori
leluhur dalam praktik yang bersiklus.

Dengan semua dimensi tersebut, Hahi dapat dipahami sebagai sistem
sosial yang menyatukan banyak fungsi: spiritual, sosial, politik, ekologis, dan
edukatif. la merupakan teks hidup yang terus dibaca, ditafsirkan, dan ditulis ulang
oleh setiap generasi masyarakat Hulaliu. Sebagaimana dikatakan oleh Chak
Sahureka, “Selama kami masih bisa hentak kaki di halaman Baileo, selama itu
juga adat ini belum mati.” Hahi adalah napas panjang dari masyarakat adat yang
memilih untuk bertahan bukan hanya dengan kata, tetapi dengan tubuh, ruang,
dan ritus.

Liminalitas Kolektif dalam Konteks Ritus Hahi

Teori liminalitas Victor Turner dalam The Ritual Process membagi ritus
menjadi tiga fase: pemisahan (separation), ambang batas (liminality), dan
penggabungan ulang (reaggregation). Setiap fase bukan hanya mencerminkan
struktur sosial, tetapi juga menjadi arena transformasi status, makna, dan
identitas. Dalam hal ini, Hahi menunjukkan bentuk liminalitas baru—kolektif dan
siklikal—yang memperluas konsep Turner.

Dalam konteks Hahi, fase liminal menonjol karena dialami bersama oleh
seluruh komunitas. Situasi “ambang” ini bukan sekadar transisi individual,
melainkan pengalaman bersama seluruh soa, di mana identitas sosial dilebur
dan diperbarui secara komunal.

Setiap pelaksanaan Hahi menciptakan “ruang ambang” berulang, di mana
masyarakat mengalami kesetaraan spiritual (communitas) dan pembaruan nilai
sosial. Liminalitas Hahi bersifat spiral, selalu kembali memperkuat adat tanpa
menghapus strukturnya. Dengan demikian, ritus ini menunjukkan bahwa
liminalitas bukan sekadar transisi, melainkan mekanisme pemeliharaan
kebudayaan. Hal ini menunjukkan bahwa Hahi berfungsi bukan sekadar sebagai
ritus peralihan, tetapi sebagai mekanisme sosial untuk memperbarui solidaritas
soa melalui pengalaman spiritual bersama.

Selain itu, simbolisme tubuh, ruang, dan bunyi berperan sebagai medium
liminal yang memungkinkan regenerasi sosial. Bunyi tifa dan tiupan tahuri,
misalnya, menjadi tanda komunikasi antara manusia dan roh, sedangkan
lingkaran penari di halaman Baileo menciptakan anti-structure yang setara.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

387



Maxsi Tupamahu!, Cristophel van Harling?
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 380 - 390

Praktik Hahi memperluas makna liminalitas jika dibandingkan dengan
budaya lain, seperti Maori atau Dogon, yang umumnya memproses perubahan
individu. Penelitian Annisa tentang komunitas Bonokeling juga menunjukkan
bahwa ritus dapat mempertahankan etika kolektif tanpa perubahan status formal,
sebuah fungsi yang juga dijalankan oleh Hahi [18].

Korelasi serupa tampak pada penelitian Lukas et al. tentang Rukat'tu di
Sabu, di mana ritus lintas agama menciptakan liminalitas yang menghapus batas
identitas dan menyatukan masyarakat [19]. Hahi bekerja dengan prinsip yang
sama, memproduksi ruang inklusif yang mengedepankan identitas komunal di
atas perbedaan individual.

Selama ritus, peserta mengosongkan status profan dan hadir sebagai
bagian tubuh kolektif. Norma sosial digantikan oleh norma spiritual sementara,
menciptakan struktur-anti-struktur. Tidak seperti festival yang cenderung
mengandung unsur hiburan atau komersialisasi, Hahi murni berada dalam
domain sakral-komunal.

Jika dibandingkan dengan ruwatan di Jawa seperti yang dikaji Setyobudi et
al., Hahi berfokus pada pembaharuan tatanan sosial, bukan pembersihan nasib
individu [20]. Dengan demikian, ia mengajarkan bahwa liminalitas dapat
berfungsi sebagai mekanisme sistemik, bukan sekadar proses biografis.

Keseluruhan praktik Hahi menantang asumsi Turner bahwa liminalitas
hanyalah tahap menuju reintegrasi. Di Hulaliu, liminalitas menjadi tujuan—alat
konservasi nilai dan identitas. Bentuknya yang komunal, siklikal, dan kosmologis
menunjukkan bahwa teori Barat perlu disesuaikan dengan realitas Asia Tenggara
yang genealogis. Hahi membuktikan bahwa liminalitas dapat menjadi ruang
untuk memperkuat, bukan hanya mengubah kebudayaan.

D. KESIMPULAN

Ritus Hahi dalam masyarakat adat Hulaliu memperlihatkan bagaimana
praktik budaya dapat berfungsi sebagai mekanisme sosial yang dinamis.
Pengalaman liminalitas yang dijalani secara kolektif tidak hanya memperbarui
relasi sosial dan nilai leluhur, tetapi juga menunjukkan ketahanan budaya
komunitas dalam menghadapi perubahan zaman. Simbolisme tubuh, ruang, dan
atribut dalam ritus ini menjadi sarana yang efektif untuk mempertahankan
identitas soa dan mereproduksi tatanan sosial.

Penelitian ini memperluas pemahaman terhadap konsep liminalitas, dari
yang bersifat individual dan transisional menjadi bentuk kolektif dan regeneratif.
Temuan ini memberi kontribusi bagi kajian sosiologi budaya dan antropologi
simbolik, khususnya dalam membaca ritus lokal sebagai arena produksi makna,
bukan sekadar pelestarian tradisi. Untuk pengembangan lebih lanjut, penelitian
ini dapat dilengkapi dengan analisis terhadap dimensi gender, performativitas
tubuh dalam politik budaya, serta komparasi ritus sejenis di komunitas adat lain
di kawasan timur Indonesia.

DAFTAR PUSTAKA

[1] A. Salam, “Patriotisme sebagai Ruang Ketiga: Praktik Ritual Adat Ujung
Mantra dalam Masyarakat Gucialit-Lumajang,” Arif J. Sastra dan Kearifan
Lokal, vol. 3, no. 1, pp. 107-124, 2023, doi: 10.21009/arif.031.06.

[2] A. N. I. Hilmy, S. Kusdiwanggo, and Y. A. Yusran, “Konsep Liminalitas
Dalam Ritual Andherenat,” Stud. Budaya Nusant., vol. 8, no. 1, pp. 43-58,
2024, doi: 10.21776/ub.sbn.2024.008.01.03.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

388



Maxsi Tupamahu!, Cristophel van Harling?
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 380 - 390

[3]

[4]
[5]

[6]

[7]

[8]

[9]

[10]

[11]

[12]

[13]

[14]

[15]

[16]

A. M. Fahham, “Sistem Religi Suku Nuaulu di Pulau Seram Maluku
Tengah,” Aspir. J. Masal. Sos., vol. 7, no. 1, pp. 17-32, 2016, doi:
10.46807/aspirasi.v7il.1277.

T. Yuliantoro, “Indigenous constitution dalam perspektif ketatanegaraan
dan fikih minoritas,” In Right, vol. 4, no. 2, pp. 457-511, 2015.

A. J. Pesurnay, “Muatan Nilai Dalam Tradisi Pela Gandong Di Maluku
Tengah,” J. Adat dan Budaya Indones., vol. 3, no. 1, pp. 17-28, 2021, doi:
10.23887/jabi.v3i1.35003.

S. R. Pudjiastuti, A. Permatasari, A. Nandang, A. Kamila S, and I. Gunawan,
“Tantangan Dalam Menjaga |dentitas Budaya Baduy Luar Dan Baduy
Dalam Pada Era Perubahan,” J. Citizsh. Virtues, vol. 3, no. 2, pp. 630-637,
2023, doi: 10.37640/jcv.v3i2.1876.

U. Azmi, S. Y. Sudikan, and T. Indarti, “Fase dan Makna Simbol Ritual
Badudus dalam Novel ‘Lalu Tenggelam di Ujung Matamu’. Kajian
Antropologi Simbolik Victor Turner,” SeBaSa, vol. 6, no. 1, pp. 135-146,
2023, doi: 10.29408/sbs.v6i1.13508.

D. A. Prasetyo and D. Syafrini, “Partisipasi Masyarakat dalam
Pengembangan Pariwisata Budaya di Perkampungan Adat Nagari
Sijunjung Sumatera Barat,” J. Perspekt., vol. 6, no. 1, pp. 47-57, 2023, doi:
10.24036/perspektif.v6il.721.

N. Wijayanti, “Kesenian Tari Sufi: Studi Nilai Budaya dan Potensinya
Sebagai Sumber Pembelajaran Antropologi di MAN 1 Magetan,”
GulawentahJurnal Stud. Sos., vol. 4, no. 2, p. 102, 2019, doi:
10.25273/gulawentah.v4i2.5557.

F. Zubair, “Makna Simbol Komunikasi Non Verbal Dalam Tari Barongan
Pada Pagelaran Reak Juarta Putra,” Kabuyutan, vol. 1, no. 3, pp. 95-100,
2023, doi: 10.61296/kabuyutan.v1i3.76.

D. Rizgayanti, R. A. K. Puspita Dewi, and N. P. Dewi, “Sinergi Seni
Pertunjukan dan Teknologi: Inovasi Digital serta Peran Ritual dalam
Pertunjukan Tari Gandrung,” Jambura J. Community Empower., vol. 4, no.
2, pp. 271-282, 2023, doi: 10.37411/jjce.v4i2.2766.

M. Salhuteru, “RUMAH ADAT BAILEO DI KECAMATAN SAPARUA
KABUPATEN MALUKU TENGAH,” KAPATA Arkeol., vol. 11, no. 1, pp. 11—
20, 2015.

F. HARYADI, “NILAI KEARIFAN LOKAL DALAM UPACARA ADAT RITUS
TIWU PANGANTEN DI KECAMATAN BABAKAN KABUPATEN CIREBON
(Analisis Struktural-Semiotik),” Lokabasa, vol. 4, no. 2, pp. 112-121, 2016,
doi: 10.17509/jlb.v4i2.3133.

D. W. Firdaus, “Pewarisan Nilai-Nilai Historis Dan Kearifan Lokal
Masyarakat Kampung Adat Dalam Pembelajaran Sejarah,” J. Artefak, vol.
4, no. 2, p. 129, 2017, doi: 10.25157/ja.v4i2.906.

D. A. M. Ningrum and S. Soebijantoro, “Makna simbolik ritual tiwah suku
dayak ngaju sebagai sumber belajar sejarah lokal di Kalimantan Tengah,”
Agastya J. Sej. Dan Pembelajarannya, vol. 13, no. 1, p. 90, 2023, doi:
10.25273/ajsp.v13i1.14959.

B. Bustan, N. Najamuddin, J. Jumadi, and B. Bahri, “Ma’Nene: Dinamika
Sejarah Tradisi Membersihkan dan Mengganti Pakaian Jenazah Leluhur
Suku Toraja,” Fajar Hist. J. limu Sej. dan Pendidik., vol. 7, no. 1, pp. 64-76,
2023, doi: 10.29408/fhs.v7i1.7942.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

389



Maxsi Tupamahu!, Cristophel van Harling?
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 380 - 390

[17]

[18]

[19]

[20]

M. D. Wea et al., “Pengaruh Tarian Caci Terhadap Kehidupan Masyarakat
Manggarai,” J. Citra Pendidik. Anak, vol. 2, no. 1, pp. 96-104, 2023, doi:
10.38048/jcpa.v2i1.1618.

F. Annisa, Nurhadi, and S. |. Liesyasari, “Ritual Unggahan Pada Komunitas
Adat Bonokeling,” J. Chem. Inf. Model., vol. 53, no. 9, pp. 21-25, 2017,
[Online]. Available: http://www.elsevier.com/locate/scp

A. V. A. Lukas, I. Y. M. Lattu, T. Tampake, and |. Ludji, “Ritual Rukat’tu
sebagai Ruang Liminalitas dalam Perjumpaan Agama Kristen dan Jingitiu
di Sabu Barat,” J. IIm. Relig. Entity Humanit., vol. 6, no. 2, pp. 169-180,
2024, doi: 10.37364/jireh.v6i2.239.

R. Umaya, Cahya, and |. Setyobudi, “Ritual Numbal dalam Upacara
Ruwatan Bumi di Kampung Banceuy-Subang (Kajian Liminalitas).,” J.
Budaya Etn., vol. 3, no. 1, pp. 41-60, 2019.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

390



