
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) 
https://journal.literasisains.id/index.php/sabana 

DOI: 10.55123/sabana.v4i3.6228 
e-ISSN 2829-6133 (Media Elektronik  

Vol. 4 No. 3 (Desember 2025) 380-390  
Received: August 09, 2025 | Accepted: October 13, 2025 | Published: December 20, 2025 

 
 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

380 

LIMINALITAS DALAM RITUAL HAHI DI DESA HULALIU KABUPATEN 
MALUKU TENGAH: ANALISIS SOSIOLOGI  

BUDAYA VICTOR TURNER 
 

Maxsi Tupamahu1, Cristophel Van Harling2 
1,2Program Studi Teologi, STT GPI Papua, Fakfak, Indonesia 

Email: 1maxsitupamahu@email.com 

 
ABSTRAK 

Tarian Hahi dalam komunitas adat Hulaliu, Pulau Haruku, Maluku Tengah, merupakan 
bentuk ritus kolektif yang sarat dengan simbolisme tubuh, ruang, dan atribut spiritual. 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis struktur ritus Hahi berdasarkan teori 
liminalitas Victor Turner, serta mengeksplorasi bagaimana simbolisme dalam ritus 
tersebut membentuk dan memperkuat identitas sosial serta struktur soa masyarakat. 
Menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis konten, data diperoleh 
melalui studi pustaka dan wawancara mendalam dengan para pelaku adat. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa ritus Hahi terdiri atas tiga fase: pra-liminal, liminal, dan 
pasca-liminal, yang dijalankan secara kolektif oleh seluruh komunitas. Fase liminal 
menciptakan pengalaman communitas yang meruntuhkan struktur sosial sementara, 
namun justru berfungsi memperkuat solidaritas soa dan reproduksi nilai leluhur. Simbol-
simbol seperti gerakan tubuh, suara tifa, warna pakaian, serta ruang sakral Baileo, 
menjadi media komunikasi sosial dan spiritual yang kompleks. Penelitian ini 
menegaskan bahwa ritus Hahi merupakan bentuk liminalitas siklikal dan komunal yang 
tidak hanya melestarikan budaya, tetapi juga menjadi strategi resistensi terhadap 
tekanan modernitas. Praktik ini relevan dibaca sebagai rites of intensification yang 
memperbarui tatanan sosial dan memperkuat memori kolektif masyarakat adat. 
 
Kata Kunci: Ritus Hahi Hahi, Liminalitas, Masyarakat Hulaliu 
 

ABSTRACT  
The Hahi dance ritual of the Hulaliu indigenous community in Haruku Island, Central 
Maluku, is a collective rite rich in bodily, spatial, and spiritual symbolism. This study aims 
to analyze the structure of the Hahi ritual through Victor Turner’s theory of liminality and 
to explore how ritual symbolism shapes and reinforces social identity and soa-based 
structures. Using a qualitative approach with content analysis, data were collected 
through literature review and in-depth interviews with traditional figures. The findings 
reveal that the Hahi ritual consists of three stages—pre-liminal, liminal, and post-
liminal—conducted collectively by the entire community. The liminal stage creates a 
sense of communitas by temporarily dissolving social hierarchies, thus reinforcing 
solidarity and ancestral values. Symbols such as body movement, tifa rhythm, 
ceremonial colors, and sacred spaces like Baileo function as complex mediums of 
spiritual and social communication. This study concludes that Hahi represents a cyclical 
and communal liminal experience, serving not only as cultural preservation but also as 
a form of resistance against modern pressures. It is best understood as a rite of 
intensification that regenerates social order and sustains collective memory within the 
indigenous context. 
 
Keywords: Hahi Ritual, Liminalitiy, Hulaliu Community 



Maxsi Tupamahu1, Cristophel van Harling2 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 380 – 390 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

381 

A. PENDAHULUAN 
Ritual adat di Indonesia berperan penting dalam kehidupan masyarakat, 

khususnya di wilayah yang menjunjung sistem sosial tradisional. Dalam perspektif 
sosiologi budaya, ritual bukan sekadar warisan leluhur, tetapi juga sistem 
komunikasi simbolik yang menjaga struktur sosial. Seperti yang diungkapkan 
Salam, praktik adat mengandung dimensi spiritual sekaligus dinamika sosial-politik 
[1]. Di Hulaliu, Pulau Haruku, Kabupaten Maluku Tengah, salah satu ritual yang 
masih lestari adalah tarian Hahi, yang berfungsi menghubungkan manusia, leluhur, 
dan kosmos, dilaksanakan pada momen penting seperti pelantikan raja, peresmian 
Baileo, dan peringatan Hari Pattimura. 

Salah satu bentuk ritual yang masih lestari adalah tarian Hahi di komunitas 
adat Hulaliu, yang terletak di Pulau Haruku, Kabupaten Maluku Tengah. Tarian ini 
tidak hanya hadir sebagai pertunjukan budaya, tetapi merupakan bagian dari sistem 
ritus sakral yang mencerminkan hubungan antara manusia, leluhur, dan kosmos. 
Dalam komunitas ini, tarian Hahi dilaksanakan dalam berbagai momentum penting, 
seperti pelantikan raja, peresmian Baileo, dan peringatan Hari Pattimura. Setiap 
elemen dalam ritus ini sarat makna: tubuh, ruang, suara, dan atribut semua menyatu 
dalam satu struktur simbolik. 

Komunitas adat Hulaliu masih menjalankan sistem sosial berbasis soa, yaitu 
unit genealogis yang mengatur kehidupan politik, sosial, dan ritual. Soa menjadi 
dasar identitas dan kohesi komunal, serta berperan aktif dalam setiap pelaksanaan 
ritus. Dalam masyarakat ini, nilai-nilai kolektif seperti persaudaraan, saling 
menghormati, dan penghormatan terhadap leluhur menjadi fondasi utama yang 
diwariskan lintas generasi. Dengan latar seperti ini, tarian Hahi tidak dapat 
dilepaskan dari struktur sosial yang melandasinya. 

Kerangka teori liminalitas Victor Turner digunakan untuk membaca fungsi 
Hahi. Turner membagi ritus peralihan menjadi tiga fase: pra-liminal (pemisahan), 
liminal (ambang transformasi), dan pasca-liminal (reintegrasi) [2]. Namun, Penelitian 
ini menegaskan bahwa Hahi tidak hanya merepresentasikan perubahan status 
individu sebagaimana dijelaskan dalam model Turner, tetapi juga memunculkan 
bentuk liminalitas yang bersifat kolektif serta berulang (siklikal). Dalam 
pelaksanaannya, seluruh masyarakat Hulaliu secara bersama-sama terlibat dalam 
suatu ruang simbolik yang berfungsi memperbarui dan memperkuat hubungan 
sosial komunal setiap kali ritual tersebut diselenggarakan. Oleh karena itu, Hahi 
dapat dipahami sebagai bentuk perluasan dari konsep liminalitas Turner—yakni dari 
proses transformasi yang bersifat individual menuju transformasi kolektif yang terus 
berulang—yang pada gilirannya menjaga kesinambungan sosial masyarakat adat. 
Temuan ini menjadi landasan utama keunikan penelitian, sebab memperluas 
penerapan teori Turner yang lazimnya berfokus pada perubahan status individu 
dalam konteks masyarakat Barat. 

Kajian terdahulu seperti Fahham menunjukkan bahwa ritus adat di timur 
Indonesia memiliki struktur simbolik kompleks yang memperkuat identitas budaya, 
meskipun tidak membahas tarian atau liminalitas secara eksplisit [3]. Yuliantoro 
memandang ritus adat sebagai bentuk resistensi terhadap tekanan modernitas, 
namun fokusnya tidak pada Hahi [4]. Pesurnay mengkaji Pela-Gandong sebagai 
simbol rekonsiliasi, relevan untuk membaca fungsi Hahi dalam memperkuat 
solidaritas antar-soa [5]. 

Studi-studi tersebut memperlihatkan kekayaan fungsi sosial, religius, dan 
historis ritus adat di Indonesia Timur, tetapi belum ada yang secara khusus 



Maxsi Tupamahu1, Cristophel van Harling2 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 380 – 390 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

382 

menelaah struktur fase-fase Hahi menurut kerangka Turner. Inilah celah kajian yang 
ingin diisi oleh penelitian ini. 

Dalam konteks globalisasi, Hahi menghadapi tantangan serius seperti 
penetrasi budaya populer, sekularisasi, dan perubahan nilai generasi muda. 
Pudjiastuti et al. menegaskan bahwa perubahan ini dapat mengikis identitas budaya 
lokal jika tidak diimbangi dengan pelestarian aktif [6]. Karena itu, praktik Hahi juga 
dapat dibaca sebagai strategi resistensi terhadap homogenisasi budaya. 

Berangkat dari latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan menganalisis 
struktur ritus Hahi melalui teori liminalitas Victor Turner, menelaah makna simbolik 
tubuh, ruang, dan atribut dalam pembentukan solidaritas komunal, serta memahami 
perannya dalam melestarikan nilai adat. Secara lebih khusus, penelitian ini berfokus 
pada upaya menguji dan memperluas konsep liminalitas Turner dengan menyoroti 
karakter kolektif dan siklikal dari ritus Hahi di komunitas adat Hulaliu. Fokus ini 
diharapkan memberi kontribusi teoretis bagi kajian sosiologi budaya dan antropologi 
simbolik dalam konteks masyarakat adat Maluku Tengah. 
 

B. METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis 

konten, yang bertujuan untuk menganalisis, menggali makna, serta 
menginterpretasikan pesan-pesan budaya yang terkandung dalam praktik ritual 
Hahi masyarakat Hulaliu, Pulau Haruku, Kabupaten Maluku Tengah. Pendekatan 
ini memungkinkan peneliti untuk memahami secara mendalam konteks sosial 
dan simbolik dari proses ritual Hahi dalam perspektif liminalitas Victor Turner, 
serta untuk menelaah bagaimana masyarakat Hulaliu mempertahankan warisan 
budaya tersebut di tengah perubahan zaman. 

Fokus utama penelitian ini adalah untuk mengkaji isi pesan-pesan budaya 
secara sistematis melalui penafsiran simbol, tindakan, serta struktur ritus dalam 
pelaksanaan tarian Hahi. Dalam hal ini, informan dijadikan sebagai subjek utama 
penelitian, yang dipilih secara purposive berdasarkan kriteria keterlibatan 
langsung, pengetahuan mendalam, dan pengalaman empiris terhadap praktik 
ritual Hahi.  

Terdapat lima orang informan utama dalam penelitian ini, yang dipilih 
menggunakan teknik purposive sampling. Informan terdiri atas dua tokoh adat 
yang memiliki peran langsung dalam penyelenggaraan ritual Hahi, satu tetua 
negeri yang memahami sejarah dan struktur adat Hulaliu, satu penari utama Hahi 
yang terlibat aktif dalam pelaksanaan ritus, serta satu tokoh agama lokal yang 
memahami hubungan antara praktik adat dan nilai-nilai spiritual masyarakat. 
Pemilihan informan didasarkan pada tingkat keterlibatan, pengalaman empiris, 
dan pengetahuan mendalam mereka terhadap praktik ritual Hahi. Komposisi ini 
bertujuan untuk memperoleh data yang valid dan representatif terhadap konteks 
sosial dan simbolik masyarakat Hulaliu. 

Analisis data dilakukan melalui metode analisis konten dengan beberapa 
langkah utama, yaitu: (1) menyeleksi dan mengelompokkan data hasil 
wawancara serta temuan pustaka; (2) mengidentifikasi simbol-simbol utama 
dalam praktik Hahi, seperti tubuh, ruang, dan atribut ritual; (3) menafsirkan 
makna simbol-simbol tersebut sebagai pesan budaya yang merefleksikan nilai-
nilai sosial dan spiritual masyarakat; serta (4) menghubungkan hasil interpretasi 
tersebut dengan kerangka teori liminalitas Victor Turner untuk memahami 
dinamika liminalitas kolektif dan siklikal dalam ritual Hahi. Proses analisis 
dilakukan secara induktif untuk menjaga keaslian makna yang muncul dari 
perspektif masyarakat lokal. 



Maxsi Tupamahu1, Cristophel van Harling2 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 380 – 390 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

383 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 
Deskripsi Konteks Sosial dan Budaya Masyarakat Hulaliu 

Negeri Hulaliu yang terletak di Pulau Haruku, Kabupaten Maluku Tengah, 
Provinsi Maluku, adalah salah satu komunitas adat yang mempertahankan 
tatanan sosial tradisional secara utuh. Kehidupan masyarakatnya berlandaskan 
struktur soa, unit genealogis patrilineal yang terdiri dari beberapa keluarga besar 
yang memiliki ikatan kekerabatan erat. Struktur ini bukan hanya mengatur 
pembagian tugas dalam kegiatan adat, tetapi juga menentukan partisipasi dalam 
ritual, menetapkan aturan sosial, serta menjadi sarana pengambilan keputusan 
kolektif yang mengikat seluruh warga negeri. 

Hingga kini, sistem soa tetap menjadi pilar utama kehidupan sosial dan 
politik Hulaliu. Prinsip hidop orang basudara menjadi panduan moral yang 
menekankan persaudaraan, kebersamaan, dan kesetiaan terhadap adat sebagai 
identitas kolektif. Di tengah gempuran modernisasi, masyarakat tetap 
mempertahankan institusi adat seperti Raja Negeri, Saniri Negeri, dan Tetua 
Soa, yang tidak hanya berfungsi sebagai pengawas tradisi, tetapi juga sebagai 
benteng pertahanan nilai-nilai budaya dari ancaman pergeseran sosial. 

Kekuasaan adat di Hulaliu memiliki dimensi ganda: di satu sisi sebagai 
lembaga pemerintahan tradisional yang mengatur urusan masyarakat, dan di sisi 
lain sebagai otoritas spiritual yang mengawal pelaksanaan ritus. Dalam 
pelantikan raja atau prosesi Hahi, Raja Negeri bersama Saniri dan Tetua Soa 
memastikan seluruh tahapan dijalankan sesuai aturan adat, sehingga 
kesakralan, keberlanjutan, dan legitimasi budaya terjaga. 

Ritus Hahi menempati posisi istimewa dalam struktur sosial Hulaliu karena 
melibatkan seluruh elemen masyarakat secara langsung. Proses persiapan 
dilakukan secara gotong royong, dimulai dari pembersihan lokasi, penyiapan alat 
musik, pengaturan formasi penari, hingga pembacaan pasawari atau doa adat. 
Tahapan ini menciptakan suasana liminal di mana masyarakat secara kolektif 
meninggalkan aktivitas sehari-hari untuk memasuki ruang simbolik yang sarat 
makna spiritual dan kebersamaan. 

Menurut teori liminalitas Victor Turner dan konsep habitus Pierre Bourdieu, 
ritus seperti Hahi merupakan arena reproduksi struktur sosial melalui simbol, 
gerakan, dan interaksi yang sarat makna. Di Hulaliu, pengalaman liminal tersebut 
bersifat kolektif dan bersiklus, diulang pada setiap momentum penting, sehingga 
menguatkan kohesi sosial sekaligus mempertegas peran adat sebagai pengikat 
komunitas. 

Hahi sendiri adalah tarian perang sakral yang diyakini sebagai peninggalan 
leluhur dan mengandung kekuatan gaib. Pelaksanaannya dibatasi hanya pada 
peristiwa-peristiwa yang memiliki nilai sakral dan historis tinggi, seperti pelantikan 
raja, peresmian atau penutupan Baileo, serta peringatan Hari Pattimura setiap 
tanggal 15 Mei. Seperti yang disampaikan oleh Semy Sahureka, “Tarian Hahi 
memiliki fungsi yang tidak tergantikan dalam kehidupan masyarakat karena Itu 
adalah warisan yang suci dari leluhur”.  

Pada pelantikan raja, Hahi mengikat kekuasaan simbolik antara pemimpin 
lama dan baru. Dalam prosesi Baileo, ia berperan sebagai gerbang menuju 
wilayah sakral yang diyakini sebagai tempat bersemayamnya roh nenek moyang. 
Sedangkan pada peringatan Hari Pattimura, Hahi menjadi simbol perlawanan, 
nasionalisme lokal, serta sarana pendidikan budaya bagi generasi muda agar 
tetap mengenal dan menghargai sejarah leluhur mereka. 



Maxsi Tupamahu1, Cristophel van Harling2 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 380 – 390 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

384 

Lokasi pelaksanaan Hahi biasanya berada di arena adat atau pelataran 
Baileo, ruang yang dianggap sebagai pusat kekuatan adat dan titik temu antara 
dunia manusia dan roh. Pemilihan tempat ini memiliki makna magis dan spiritual, 
menghubungkan masa lalu, masa kini, dan masa depan komunitas. Dengan 
demikian, Hahi tidak sekadar menjadi tontonan seni, melainkan bagian integral 
dari sistem ritus yang merepresentasikan nilai-nilai sosiologis, spiritual, dan 
simbolik masyarakat adat Maluku Tengah. 

 
Struktur Ritus Hahi dan Simbolisme dalam Tarian Hahi  

Untuk memahami fungsi sosial dan makna simbolik dari praktik Hahi secara 
lebih mendalam, pembahasan berikut menyajikan analisis yang 
mengintegrasikan struktur fase ritus (pra-liminal, liminal, dan pasca-liminal) 
dengan simbolisme tubuh, ruang, dan atribut. Pendekatan ini memungkinkan 
penelusuran bagaimana seluruh elemen ritus bekerja secara terpadu 
menciptakan pengalaman liminalitas kolektif dalam komunitas adat Hulaliu. 

Ritus Hahi dalam masyarakat Hulaliu bukan sekadar ekspresi artistik, 
melainkan sistem ritus yang kompleks dengan struktur sosial dan simbolik yang 
kaya. Menggunakan pendekatan liminalitas Victor Turner, ritus ini dapat dibaca 
melalui tiga tahapan utama—pra-liminal, liminal, dan pasca-liminal—yang 
menggambarkan transformasi status, identitas, dan peran sosial secara komunal 
dalam kerangka adat Hulaliu. Namun dalam konteks Hahi, ketiga fase ini tidak 
berjalan terpisah, melainkan saling terjalin melalui simbolisme tubuh, ruang, dan 
atribut yang bekerja secara kolektif dalam pengalaman sakral. Karena itu, 
pembahasan berikut mengalir dari fase ke fase sambil menelusuri bagaimana 
simbol-simbol tersebut bekerja menciptakan liminalitas kolektif.  

Fase pra-liminal dimulai dengan persiapan sakral dan sosial: pembersihan 
halaman Baileo, penyiapan tifa dan tahuri, pemilihan penari dari masing-masing 
soa, serta penggunaan pakaian adat dan simbol-simbol soa. Para penari diberi 
nasihat dan pantangan, menandai pemisahan simbolik dari dunia profan menuju 
ruang sakral, sebagaimana dijelaskan Turner sebagai pengunduran diri dari 
struktur sosial biasa. Fase ini menyiapkan tubuh dan ruang agar layak menerima 
pengalaman transformatif yang akan terjadi pada tahap berikutnya. 

Pemisahan tersebut juga dapat dimaknai sebagai bentuk desosialisasi 
sementara yang memungkinkan individu atau kelompok melepaskan identitas 
lamanya. Hal ini penting karena Hahi tidak hanya melibatkan tubuh secara fisik, 
tetapi juga mental dan spiritual. Proses pelepasan dari struktur sebelumnya 
menciptakan ruang untuk pengalaman baru yang bersifat sakral dan 
transformatif. Hal ini sejalan dengan pemikiran Victor Turner tentang fase-fase 
dalam ritus peralihan, di mana individu harus melalui tahap pemisahan sebelum 
memasuki tahap liminal yang bersifat lebih mendalam dan transformatif [7].  

Setelah fase persiapan tersebut, seluruh elemen simbolik mulai berfungsi 
secara kolektif dalam tahap inti, yakni fase liminal. Pada fase liminal—yang 
menjadi inti ritus—seluruh soa memasuki halaman Baileo, ruang sakral tempat 
struktur sosial dilebur menjadi kesetaraan spiritual (communitas). Gerakan tari 
yang berulang, hentakan kaki, pekikan perang, serta irama tifa dan tahuri 
menciptakan atmosfer yang memisahkan realitas sehari-hari dari ruang ritual. 
Tubuh para penari menjadi medium komunikasi antara dunia manusia dan roh 
leluhur. Dalam konteks ini, Hahi menjadi ruang ambang (limen), di mana struktur 
sosial dilebur dan digantikan oleh apa yang Turner sebut sebagai kondisi “anti-
structure”. 



Maxsi Tupamahu1, Cristophel van Harling2 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 380 – 390 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

385 

Fase ini menjadi pusat makna seluruh prosesi, sebab di sinilah simbolisme 
tubuh, suara, dan ruang bekerja secara bersamaan membentuk kesadaran 
kolektif yang melampaui status sosial. 

Dalam kondisi ini hadir communitas, rasa kesetaraan dan persaudaraan 
tanpa batas status sosial. Semua soa terlibat setara, mempersembahkan ritus 
bagi leluhur. Prasetyo & Srafini menegaskan bahwa fase liminal memungkinkan 
komunitas menemukan makna baru yang memperkuat struktur sosial [8]. 
Partisipasi kolektif ini juga terbukti, seperti pada pengembangan pariwisata 
budaya, dapat mendorong dinamika sosial yang positif. 

Gerakan tubuh dalam Hahi sarat simbolisme, menjadi penghormatan 
kepada leluhur, pernyataan kesiapan menghadapi tantangan sosial, dan 
perayaan identitas. Studi tari Sufi menunjukkan bahwa tari dapat mengungkap 
nilai budaya dan spiritual melalui gerak dan musik [9]. Demikian pula dalam tari 
Barongan, simbol gerakan dan penampilan tokoh menyampaikan pesan non-
verbal yang memperkuat identitas budaya [10]. 

Formasi lingkaran penari menggambarkan struktur communitas yang tanpa 
hierarki—sebuah representasi dari “ruang tanpa pusat”. Atribut yang digunakan 
seperti parang salawaku, perisai, dan kain berwarna  merah yang diikatkan di 
kepala membawa nilai-nilai pertahanan, kehormatan, dan keberanian. Simbol-
simbol ini juga diidentifikasi sebagai bagian dari sistem makna kolektif 
masyarakat adat [11]. 

Baileo, sebagai ruang pelaksanaan Hahi, dipilih bukan sekadar karena 
fasilitas, tetapi karena kesuciannya. Salhuteru menjelaskan bahwa arsitektur 
Baileo dirancang sebagai pusat aktivitas spiritual dan kultural, penghubung dunia 
nyata dan roh leluhur [12]. Pelaksanaan Hahi di halaman Baileo memberi 
legitimasi spiritual sekaligus sosial. 

Fase liminal dalam Hahi dipahami sebagai waktu “di luar waktu” (extra-
ordinary time) yang memutus keterikatan pada ritme kehidupan sehari-hari. Di 
fase ini, komunitas mengalami intensifikasi keterhubungan dengan masa lalu 
(leluhur), masa kini (komunitas), dan masa depan (generasi penerus) dalam 
kerangka sakral. Setelah prosesi berakhir, fase pasca-liminal dimulai, menandai 
kembalinya para peserta ke dalam struktur sosial dengan identitas, status, atau 
kesadaran kolektif yang telah diperbarui. Dalam konteks pelantikan raja, 
misalnya, momen ini menandai legitimasi kepemimpinan baru sekaligus 
penegasan kembali kohesi sosial yang telah terbangun selama ritus. 

Peralihan dari fase liminal ke pasca-liminal tidak bersifat tiba-tiba, 
melainkan dihubungkan oleh tindakan simbolik seperti tabuhan tifa terakhir, doa 
penutup (pasawari), dan makan bersama. Aktivitas ini bukan sekadar perayaan, 
tetapi mekanisme sosial untuk memulihkan energi kolektif, meneguhkan kembali 
komitmen pada nilai adat, dan memperkuat hubungan lintas-soa. F. Haryadi 
mencatat bahwa bentuk interaksi pasca-ritual ini berperan penting dalam 
memperkuat identitas budaya dan solidaritas sosial, sehingga ritus berfungsi 
tidak hanya sebagai tradisi spiritual, tetapi juga sebagai alat strategis untuk 
mencapai tujuan sosial bersama [13].  
 
Fungsi Sosial dan Resistensi Budaya dalam Tarian Hahi 

Tarian Hahi bagi masyarakat Hulaliu bukanlah sekadar tradisi turun-
temurun yang indah dipandang, tetapi medium spiritual dan sosial yang menjadi 
penopang identitas kolektif. Keterlibatan tiga soa utama (Noya, Siahaya, dan 
Taihuttu) tanpa hierarki menegaskan prinsip kesetaraan dalam communitas. 



Maxsi Tupamahu1, Cristophel van Harling2 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 380 – 390 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

386 

Fungsi Hahi juga bersifat regeneratif karena melibatkan generasi muda sejak 
tahap persiapan, termasuk memanggil mereka yang merantau untuk pulang dan 
ikut berlatih. Bapak Semy Sahureka menegaskan, “Kalau anak muda tidak diajak 
kembali, siapa nanti yang akan jaga negeri ini? Tarian Hahi itu bukan hanya soal 
menari, tapi soal kita mengingat siapa kita.” Pernyataan ini menemukan 
pembenarannya dalam pengalaman Malvin Taihuttu, seorang penari utama, 
yang mengatakan, “Kami tidak hanya diajarkan gerakan, tapi kami diajak masuk 
ke dalam makna dari setiap langkah. Di situ kami belajar jadi orang Hulaliu sejati.” 

Di tengah arus globalisasi dan masuknya budaya populer, Hahi tetap berdiri 
sebagai simbol resistensi yang memelihara ruang ekspresi lokal. Hari Pattimura 
setiap 15 Mei menjadi momen tahunan untuk menghidupkan kembali semangat 
adat dan perlawanan. Nyong Siahaya mengungkapkan, “Kami tidak ikut-ikutan 
budaya luar. Hahi itu sudah cukup kuat untuk buat kita berdiri sebagai orang 
Hulaliu.” Dimensi spiritual Hahi semakin terlihat dari kewajiban penyucian diri 
lahir batin, meminta maaf kepada sesama, dan memohon restu keluarga 
sebelum prosesi dimulai. Praktik ini diyakini mampu melindungi peserta dari 
bahaya spiritual. Hal ini dialami langsung oleh Calvin Matuleesy, yang mengaku, 
“Awalnya saya pikir itu cuma tradisi biasa, tapi setelah dijalani hati jadi lebih 
tenang dan tidak ragu saat menari. Saya baru paham kalau itu juga untuk 
menyiapkan diri secara batin.” 

Partisipasi generasi muda dalam Hahi menjadi kunci bagi keberlanjutan 
ritus di tengah tantangan globalisasi. Melalui keterlibatan langsung, mereka tidak 
hanya mempelajari teknik gerakan tari, tetapi juga menyerap nilai-nilai adat, etika 
soa, dan pemahaman tentang hubungan spiritual dengan leluhur. Firdaus 
menegaskan bahwa pewarisan nilai budaya paling efektif dilakukan melalui 
praktik langsung di dalam ritus, karena pengalaman tersebut membentuk memori 
kolektif yang kuat [14]. Dengan demikian, Hahi berfungsi sebagai sekolah adat 
yang hidup, tempat nilai-nilai sosial, spiritual, dan identitas budaya ditransmisikan 
lintas generasi, memastikan bahwa warisan leluhur tetap relevan dan mengakar 
di tengah perubahan zaman. 

Ketika prosesi berlangsung, semua perbedaan status sosial dilebur dalam 
lingkaran sakral, mencerminkan konsep communitas ala Victor Turner, di mana 
struktur sosial sementara dihapus demi memperkuat kedekatan batin. 
Keharmonisan ini tidak hanya terjaga dalam lingkup adat, tetapi juga didukung 
oleh gereja. Tokoh adat dan pendeta lokal saling bekerja sama, menunjukkan 
bahwa pelestarian budaya tidak harus bertentangan dengan iman, melainkan 
dapat menjadi bentuk spiritualitas kontekstual. Peran Hahi juga meluas ke ranah 
politik, terutama dalam pelantikan raja adat, di mana nilai keberanian, kepatuhan, 
dan legitimasi soa ditampilkan melalui simbol-simbol tari. Di luar komunitas, Hahi 
menjadi simbol diplomasi budaya yang membanggakan. “Kalau kita menari Hahi 
di depan orang banyak, itu cara kita bilang: kami masih ada, dan kami masih 
percaya kepada adat kami,” ujar Semy Sahureka, menegaskan bahwa 
pertunjukan ini adalah pernyataan eksistensi budaya. 

Lebih dari itu, Hahi berperan sebagai sarana penyembuhan sosial. Seluruh 
soa berkumpul dalam lingkaran sakral, menghapus batas sosial dan memperkuat 
relasi emosional. Gereja dan tokoh adat bekerja bersama menjaga 
kesinambungan ritus, mencerminkan bentuk spiritualitas kontekstual yang 
memadukan adat dan iman. 

 



Maxsi Tupamahu1, Cristophel van Harling2 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 380 – 390 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

387 

Elemen ekologis pun kuat dalam Hahi. Lokasi-lokasi sakral seperti Baileo, 
Air Haturua, dan Lubang Naga bukan hanya tempat pelaksanaan ritus, tetapi juga 
bagian dari kosmologi yang menghubungkan manusia dengan tanah, air, dan 
hutan. Dengan demikian, Hahi menjaga keseimbangan hubungan antara 
manusia, alam, dan leluhur. 

Dalam lingkup Nusantara, fungsi Hahi memiliki kesamaan dengan 
beberapa ritus komunal lain. Tiwah Dayak Ngaju, misalnya, memperkuat kohesi 
sosial melalui penghormatan leluhur [15]. Ma’nene Toraja mempererat 
kekerabatan lewat perawatan jenazah [16], sedangkan Tari Caci Manggarai 
meneguhkan nilai keberanian dan rekonsiliasi pasca-konflik [17]. Kesamaan dari 
ritus-ritus ini adalah perannya sebagai rites of intensification yang menegaskan 
identitas budaya dan menjaga kohesi sosial. Dengan demikian, Hahi tidak hanya 
bertahan sebagai bentuk resistensi pasif, melainkan strategi regeneratif yang 
memperbarui nilai adat setiap kali ritus dijalankan. Resistensi budaya muncul 
bukan dengan menolak perubahan, tetapi dengan terus menghidupkan memori 
leluhur dalam praktik yang bersiklus. 

Dengan semua dimensi tersebut, Hahi dapat dipahami sebagai sistem 
sosial yang menyatukan banyak fungsi: spiritual, sosial, politik, ekologis, dan 
edukatif. Ia merupakan teks hidup yang terus dibaca, ditafsirkan, dan ditulis ulang 
oleh setiap generasi masyarakat Hulaliu. Sebagaimana dikatakan oleh Chak 
Sahureka, “Selama kami masih bisa hentak kaki di halaman Baileo, selama itu 
juga adat ini belum mati.” Hahi adalah napas panjang dari masyarakat adat yang 
memilih untuk bertahan bukan hanya dengan kata, tetapi dengan tubuh, ruang, 
dan ritus. 

 
Liminalitas Kolektif dalam Konteks Ritus Hahi 

Teori liminalitas Victor Turner dalam The Ritual Process membagi ritus 
menjadi tiga fase: pemisahan (separation), ambang batas (liminality), dan 
penggabungan ulang (reaggregation). Setiap fase bukan hanya mencerminkan 
struktur sosial, tetapi juga menjadi arena transformasi status, makna, dan 
identitas. Dalam hal ini, Hahi menunjukkan bentuk liminalitas baru—kolektif dan 
siklikal—yang memperluas konsep Turner. 

Dalam konteks Hahi, fase liminal menonjol karena dialami bersama oleh 
seluruh komunitas. Situasi “ambang” ini bukan sekadar transisi individual, 
melainkan pengalaman bersama seluruh soa, di mana identitas sosial dilebur 
dan diperbarui secara komunal. 

Setiap pelaksanaan Hahi menciptakan “ruang ambang” berulang, di mana 
masyarakat mengalami kesetaraan spiritual (communitas) dan pembaruan nilai 
sosial. Liminalitas Hahi bersifat spiral, selalu kembali memperkuat adat tanpa 
menghapus strukturnya. Dengan demikian, ritus ini menunjukkan bahwa 
liminalitas bukan sekadar transisi, melainkan mekanisme pemeliharaan 
kebudayaan. Hal ini menunjukkan bahwa Hahi berfungsi bukan sekadar sebagai 
ritus peralihan, tetapi sebagai mekanisme sosial untuk memperbarui solidaritas 
soa melalui pengalaman spiritual bersama. 

Selain itu, simbolisme tubuh, ruang, dan bunyi berperan sebagai medium 
liminal yang memungkinkan regenerasi sosial. Bunyi tifa dan tiupan tahuri, 
misalnya, menjadi tanda komunikasi antara manusia dan roh, sedangkan 
lingkaran penari di halaman Baileo menciptakan anti-structure yang setara. 

 



Maxsi Tupamahu1, Cristophel van Harling2 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 380 – 390 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

388 

Praktik Hahi memperluas makna liminalitas jika dibandingkan dengan 
budaya lain, seperti Maori atau Dogon, yang umumnya memproses perubahan 
individu. Penelitian Annisa tentang komunitas Bonokeling juga menunjukkan 
bahwa ritus dapat mempertahankan etika kolektif tanpa perubahan status formal, 
sebuah fungsi yang juga dijalankan oleh Hahi [18].  

Korelasi serupa tampak pada penelitian Lukas et al. tentang Rukat’tu di 
Sabu, di mana ritus lintas agama menciptakan liminalitas yang menghapus batas 
identitas dan menyatukan masyarakat [19]. Hahi bekerja dengan prinsip yang 
sama, memproduksi ruang inklusif yang mengedepankan identitas komunal di 
atas perbedaan individual. 

Selama ritus, peserta mengosongkan status profan dan hadir sebagai 
bagian tubuh kolektif. Norma sosial digantikan oleh norma spiritual sementara, 
menciptakan struktur-anti-struktur. Tidak seperti festival yang cenderung 
mengandung unsur hiburan atau komersialisasi, Hahi murni berada dalam 
domain sakral-komunal. 

Jika dibandingkan dengan ruwatan di Jawa seperti yang dikaji Setyobudi et 
al., Hahi berfokus pada pembaharuan tatanan sosial, bukan pembersihan nasib 
individu [20]. Dengan demikian, ia mengajarkan bahwa liminalitas dapat 
berfungsi sebagai mekanisme sistemik, bukan sekadar proses biografis. 

Keseluruhan praktik Hahi menantang asumsi Turner bahwa liminalitas 
hanyalah tahap menuju reintegrasi. Di Hulaliu, liminalitas menjadi tujuan—alat 
konservasi nilai dan identitas. Bentuknya yang komunal, siklikal, dan kosmologis 
menunjukkan bahwa teori Barat perlu disesuaikan dengan realitas Asia Tenggara 
yang genealogis. Hahi membuktikan bahwa liminalitas dapat menjadi ruang 
untuk memperkuat, bukan hanya mengubah kebudayaan. 

 

D. KESIMPULAN 
Ritus Hahi dalam masyarakat adat Hulaliu memperlihatkan bagaimana 

praktik budaya dapat berfungsi sebagai mekanisme sosial yang dinamis. 
Pengalaman liminalitas yang dijalani secara kolektif tidak hanya memperbarui 
relasi sosial dan nilai leluhur, tetapi juga menunjukkan ketahanan budaya 
komunitas dalam menghadapi perubahan zaman. Simbolisme tubuh, ruang, dan 
atribut dalam ritus ini menjadi sarana yang efektif untuk mempertahankan 
identitas soa dan mereproduksi tatanan sosial. 

Penelitian ini memperluas pemahaman terhadap konsep liminalitas, dari 
yang bersifat individual dan transisional menjadi bentuk kolektif dan regeneratif. 
Temuan ini memberi kontribusi bagi kajian sosiologi budaya dan antropologi 
simbolik, khususnya dalam membaca ritus lokal sebagai arena produksi makna, 
bukan sekadar pelestarian tradisi. Untuk pengembangan lebih lanjut, penelitian 
ini dapat dilengkapi dengan analisis terhadap dimensi gender, performativitas 
tubuh dalam politik budaya, serta komparasi ritus sejenis di komunitas adat lain 
di kawasan timur Indonesia. 

 

DAFTAR PUSTAKA   
 

[1] A. Salam, “Patriotisme sebagai Ruang Ketiga: Praktik Ritual Adat Ujung 
Mantra dalam Masyarakat Gucialit-Lumajang,” Arif J. Sastra dan Kearifan 
Lokal, vol. 3, no. 1, pp. 107–124, 2023, doi: 10.21009/arif.031.06. 

[2] A. N. I. Hilmy, S. Kusdiwanggo, and Y. A. Yusran, “Konsep Liminalitas 
Dalam Ritual Andherenat,” Stud. Budaya Nusant., vol. 8, no. 1, pp. 43–58, 
2024, doi: 10.21776/ub.sbn.2024.008.01.03. 



Maxsi Tupamahu1, Cristophel van Harling2 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 380 – 390 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

389 

[3] A. M. Fahham, “Sistem Religi Suku Nuaulu di Pulau Seram Maluku 
Tengah,” Aspir. J. Masal. Sos., vol. 7, no. 1, pp. 17–32, 2016, doi: 
10.46807/aspirasi.v7i1.1277. 

[4] T. Yuliantoro, “Indigenous constitution dalam perspektif ketatanegaraan 
dan fikih minoritas,” In Right, vol. 4, no. 2, pp. 457–511, 2015. 

[5] A. J. Pesurnay, “Muatan Nilai Dalam Tradisi Pela Gandong Di Maluku 
Tengah,” J. Adat dan Budaya Indones., vol. 3, no. 1, pp. 17–28, 2021, doi: 
10.23887/jabi.v3i1.35003. 

[6] S. R. Pudjiastuti, A. Permatasari, A. Nandang, A. Kamila S, and I. Gunawan, 
“Tantangan Dalam Menjaga Identitas Budaya Baduy Luar Dan Baduy 
Dalam Pada Era Perubahan,” J. Citizsh. Virtues, vol. 3, no. 2, pp. 630–637, 
2023, doi: 10.37640/jcv.v3i2.1876. 

[7] U. Azmi, S. Y. Sudikan, and T. Indarti, “Fase dan Makna Simbol Ritual 
Badudus dalam Novel ‘Lalu Tenggelam di Ujung Matamu’: Kajian 
Antropologi Simbolik Victor Turner,” SeBaSa, vol. 6, no. 1, pp. 135–146, 
2023, doi: 10.29408/sbs.v6i1.13508. 

[8] D. A. Prasetyo and D. Syafrini, “Partisipasi Masyarakat dalam 
Pengembangan Pariwisata Budaya di Perkampungan Adat Nagari 
Sijunjung Sumatera Barat,” J. Perspekt., vol. 6, no. 1, pp. 47–57, 2023, doi: 
10.24036/perspektif.v6i1.721. 

[9] N. Wijayanti, “Kesenian Tari Sufi: Studi Nilai Budaya dan Potensinya 
Sebagai Sumber Pembelajaran Antropologi di MAN 1 Magetan,” 
GulawentahJurnal Stud. Sos., vol. 4, no. 2, p. 102, 2019, doi: 
10.25273/gulawentah.v4i2.5557. 

[10] F. Zubair, “Makna Simbol Komunikasi Non Verbal Dalam Tari Barongan 
Pada Pagelaran Reak Juarta Putra,” Kabuyutan, vol. 1, no. 3, pp. 95–100, 
2023, doi: 10.61296/kabuyutan.v1i3.76. 

[11] D. Rizqayanti, R. A. K. Puspita Dewi, and N. P. Dewi, “Sinergi Seni 
Pertunjukan dan Teknologi: Inovasi Digital serta Peran Ritual dalam 
Pertunjukan Tari Gandrung,” Jambura J. Community Empower., vol. 4, no. 
2, pp. 271–282, 2023, doi: 10.37411/jjce.v4i2.2766. 

[12] M. Salhuteru, “RUMAH ADAT BAILEO DI KECAMATAN SAPARUA 
KABUPATEN MALUKU TENGAH,” KAPATA Arkeol., vol. 11, no. 1, pp. 11–
20, 2015. 

[13] F. HARYADI, “NILAI KEARIFAN LOKAL DALAM UPACARA ADAT RITUS 
TIWU PANGANTEN DI KECAMATAN BABAKAN KABUPATEN CIREBON 
(Analisis Struktural-Semiotik),” Lokabasa, vol. 4, no. 2, pp. 112–121, 2016, 
doi: 10.17509/jlb.v4i2.3133. 

[14] D. W. Firdaus, “Pewarisan Nilai-Nilai Historis Dan Kearifan Lokal 
Masyarakat Kampung Adat Dalam Pembelajaran Sejarah,” J. Artefak, vol. 
4, no. 2, p. 129, 2017, doi: 10.25157/ja.v4i2.906. 

[15] D. A. M. Ningrum and S. Soebijantoro, “Makna simbolik ritual tiwah suku 
dayak ngaju sebagai sumber belajar sejarah lokal di Kalimantan Tengah,” 
Agastya J. Sej. Dan Pembelajarannya, vol. 13, no. 1, p. 90, 2023, doi: 
10.25273/ajsp.v13i1.14959. 

[16] B. Bustan, N. Najamuddin, J. Jumadi, and B. Bahri, “Ma’Nene: Dinamika 
Sejarah Tradisi Membersihkan dan Mengganti Pakaian Jenazah Leluhur 
Suku Toraja,” Fajar Hist. J. Ilmu Sej. dan Pendidik., vol. 7, no. 1, pp. 64–76, 
2023, doi: 10.29408/fhs.v7i1.7942. 

 



Maxsi Tupamahu1, Cristophel van Harling2 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 380 – 390 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

390 

[17] M. D. Wea et al., “Pengaruh Tarian Caci Terhadap Kehidupan Masyarakat 
Manggarai,” J. Citra Pendidik. Anak, vol. 2, no. 1, pp. 96–104, 2023, doi: 
10.38048/jcpa.v2i1.1618. 

[18] F. Annisa, Nurhadi, and S. I. Liesyasari, “Ritual Unggahan Pada Komunitas 
Adat Bonokeling,” J. Chem. Inf. Model., vol. 53, no. 9, pp. 21–25, 2017, 
[Online]. Available: http://www.elsevier.com/locate/scp 

[19] A. V. A. Lukas, I. Y. M. Lattu, T. Tampake, and I. Ludji, “Ritual Rukat’tu 
sebagai Ruang Liminalitas dalam Perjumpaan Agama Kristen dan Jingitiu 
di Sabu Barat,” J. Ilm. Relig. Entity Humanit., vol. 6, no. 2, pp. 169–180, 
2024, doi: 10.37364/jireh.v6i2.239. 

[20] R. Umaya, Cahya, and I. Setyobudi, “Ritual Numbal dalam Upacara 
Ruwatan Bumi di Kampung Banceuy-Subang (Kajian Liminalitas).,” J. 
Budaya Etn., vol. 3, no. 1, pp. 41–60, 2019. 

 
 


