
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) 
https://journal.literasisains.id/index.php/sabana 

DOI: 10.55123/sabana.v4i3.6415 
e-ISSN 2829-6133 (Media Elektronik  

Vol. 4 No. 3 (Desember 2025) 404-413  
Received: September 06, 2025 | Accepted: October 23, 2025 | Published: December 20, 2025 

 
 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

404 

INKONSISTENSI INTERNALISASI NILAI TRI HITA KARANA DALAM 
PRAKTIK MEMBUANG SAMPAH KE TEBA PADA MASYARAKAT  

DESA SULANGAI, KABUPATEN BADUNG 
 

Ni Made Anggita Sastri Mahadewi1, Lulu Kaisa Nafisah2*, I Dewa Ayu Agung Deanti 
Maheswari3  

1,2,3Program Studi Sosiologi, Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, Universitas Udayana, 
Denpasar, Indonesia 

Email: 1anggitasastrimahadewi@unud.ac.id, 2*lulukaisanaff@gmail.com, 
3dewaayudeantii@gmail.com 

 
ABSTRAK 

Tri Hita Karana sebagai nilai harmonis kehidupan manusia dengan Tuhan 
(Parahyangan), sesama manusia (Pawongan), dan alam/lingkungan (Palemahan) 
sering terabaikan dalam praktiknya seperti di Desa Sulangai, Badung. Oknum warga 
yang rutin membuang sampah rumah tangga ke pekarangan belakang rumah (teba), 
memberi sumbangsih pencemaran lingkungan. Berdasarkan perspektif konstruksi 
sosial, terjadi inkonsistensi internalisasi nilai Tri Hita Karana di tengah masyarakat, yang 
kehidupan sehari-harinya bersentuhan dan bergantung pada alam/lingkungan. Hasil 
menunjukkan Tri Hita Karana belum menjadi realitas sosial yang diimplementasikan, 
sementara kebiasaan buang sampah ke teba justru terpelihara turun-temurun melalui 
proses dialektika eksternalisasi-obyektivasi-internalisasi. Disparitas ini mengindikasikan 
bahwa nilai Tri Hita Karana kalah dominan oleh praktik sosial yang telah mengakar. 
Solusi kolaboratif melibatkan warga, aparat desa, dan pemimpin adat-agama diperlukan 
untuk memperkuat internalisasi Tri Hita Karana, mengubah teba dari tempat sampah 
menjadi ruang ekologis yang selaras dengan prinsip Palemahan. Penelitian ini menyoroti 
urgensi revitalisasi kearifan lokal melalui pendekatan kolektif untuk mengatasi masalah 
lingkungan berbasis nilai budaya. 
 
Kata Kunci: Inkonsistensi, Internalisasi, Teba, Tri Hita Karana, Kebersihan Lingkungan 

 
ABSTRACT  

Tri Hita Karana as a harmonious value of human life with God (Parahyangan), fellow 
humans (Pawongan), and nature/the environment (Palemahan) is often neglected in 
practice, such as in Sulangai Village, Badung. Residents who routinely throw household 
waste into their backyards (teba) contribute to environmental pollution. Based on a social 
construction perspective, there is an inconsistency in the internalization of Tri Hita 
Karana values in society, whose daily lives touch and depend on nature/the environment. 
The results show that Tri Hita Karana has not yet become an implemented social reality, 
while the habit of throwing rubbish into teba has actually been maintained from 
generation to generation through a dialectical process of externalization-objectivation-
internalization. This disparity indicates that the Tri Hita Karana values are less dominant 
due to entrenched social practices. Collaborative solutions involving residents, village 
officials, and traditional-religious leaders are needed to strengthen the internalization of 
Tri Hita Karana, changing teba from a trash can into an ecological space that is in line 
with Pateman principles. This research highlights the urgency of revitalizing local wisdom 
through a collective approach to overcoming environmental problems based on cultural 
values. 



Ni Made Anggita Sastri Mahadewi1, Lulu Kaisa Nafisah2, I Dewa Ayu Agung Deanti Maheswari3 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 404 – 413 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

405 

Keyword: Inconsistency, Internalization, Teba, Tri Hita Karana, Environmental 
Cleanliness 
 

A. PENDAHULUAN 
Tri Hita Karana (THK) sebagai filosofi hidup masyarakat Bali yang kerap 

didengung-dengungkan masih kurang diterapkan sehingga hanya menjadi 
retorika tanpa internalisasi mendalam, seperti terlihat di Desa Sulangai, 
Kabupaten Badung, di mana sampah plastik masih dibuang sembarangan di 
teba. Sebab tantangan yang dihadapi ialah perubahan komposisi sampah dari 
organik yang mudah terurai di masa lalu menjadi dominasi plastik yang sulit 
terdegradasi pada masa kini, sehingga berpotensi mencemari lingkungan dan 
menimbulkan risiko kesehatan (Mahadewi, 2021). [1] 

Masyarakat Bali secara tradisional memiliki kebiasaan membuang sampah 
rumah tangga di teba (lahan belakang rumah) yang juga berfungsi sebagai ruang 
resapan dan tempat pengolahan alami. Pada masa lalu, praktik ini tidak 
menimbulkan persoalan berarti karena sebagian besar sampah rumah tangga 
bersifat organik dan mudah terurai, seperti sisa makanan, daun, atau limbah 
dapur alami. Proses penguraian oleh mikroorganisme dan hewan tanah secara 
alami membantu mengembalikan unsur hara ke tanah, sehingga sistem ini 
sejalan dengan konsep Palemahan dalam Tri Hita Karana, yakni harmoni dan 
keselarasan manusia dengan alam lingkungan. 

Namun, perubahan pola konsumsi modern mengubah komposisi sampah 
secara signifikan. Kini, sebagian besar sampah rumah tangga didominasi oleh 
bahan anorganik yang sulit terurai, seperti plastik, styrofoam, dan kemasan 
sintetik sekali pakai. Ketika jenis sampah ini dibuang di teba, proses alami 
penguraian tidak lagi dapat berlangsung. Akibatnya, teba yang dahulu berfungsi 
sebagai ruang ekologis kini menjadi sumber pencemaran menimbulkan 
tumpukan plastik, menghambat infiltrasi air tanah, serta berpotensi melepaskan 
mikroplastik dan zat kimia berbahaya ke lingkungan. 

Kondisi ini menimbulkan kontradiksi ekologis dan filosofis: praktik 
tradisional yang dulunya mendukung keseimbangan alam kini justru 
bertentangan dengan prinsip Palemahan. Alih-alih memperkuat hubungan 
harmonis antara manusia dan lingkungan, kebiasaan membuang sampah di teba 
tanpa adaptasi terhadap perubahan jenis sampah modern justru merusak tanah, 
mencemari air, dan mengganggu ekosistem. Dengan demikian, praktik lama 
yang sebelumnya selaras dengan nilai-nilai budaya kini menjadi antitesis 
terhadap semangat pelestarian lingkungan yang terkandung dalam ajaran 
Palemahan. 

Tulisan ini menganalisis tingkat internalisasi nilai Tri Hita Karana, 
khususnya dalam konteks transformasi dari konsep filosofis menjadi praktik 
ekologis masyarakat Bali, karena nilai-nilai tersebut belum teraktualisasi secara 
optimal dalam pengelolaan lingkungan sehingga tidak hanya berhenti pada 
tataran kognitif. Selain itu, tulisan ini juga menganalisis mengapa praktik buang 
sampah di teba menjadi lebih dominan melalui lensa konstruksi sosial.  

Penelitian Mardiana (2025) membuktikan efektivitas Tri Hita Karana dalam 
membentuk karakter peduli lingkungan siswa SD melalui kegiatan seperti 
sembahyang bersama, kerja bakti, dan integrasi nilai ekologis dalam 
pembelajaran [2]. Sementara itu, Irawati dkk. (2024) mengkaji pengelolaan 
sampah berbasis THK di Desa Kesiman Kertalangu, nilai-nilai THK menjadi 
landasan kebijakan partisipatif. Masyarakat aktif memilah sampah melalui 
biopori, teba modern, dan bank sampah, menunjukkan bahwa THK tidak hanya 



Ni Made Anggita Sastri Mahadewi1, Lulu Kaisa Nafisah2, I Dewa Ayu Agung Deanti Maheswari3 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 404 – 413 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

406 

filosofis tetapi juga operasional dalam pengelolaan limbah berkelanjutan [3]. 
Widianto dan Lutfiana (2021) meneliti kearifan lokal Kabumi di Tuban sebagai 
media internalisasi nilai karakter melalui lima tahapan: penerimaan, respons, 
seleksi, internalisasi, dan aktualisasi nilai. Studi ini menunjukkan Kabumi efektif 
menanamkan nilai religius, gotong royong, toleransi, dan peduli lingkungan, 
sekaligus menekankan pentingnya revitalisasi kearifan lokal. [4] 

Penelitian-penelitian terdahulu telah berhasil mendokumentasikan 
keberhasilan implementasi kearifan lokal, khususnya efektivitas nilai Tri Hita 
Karana  dalam berbagai aktivitas terkait menjaga lingkungan. Berbeda dengan 
artikel ini yang secara unik membahas mengenai, kegagalan/inkonsistensi dalam 
internalisasi nilai Tri Hita Karana khususnya dalam praktik membuang sampah 
sembarangan di Desa Sulangai. Oleh karena itu, tulisan ini hadir untuk mengisi 
celah tersebut dengan menawarkan perspektif konstruksi sosial dalam 
menganalisis problematik aktualisasi nilai lokal.  

 

B. METODE PENELITIAN 
Jenis penelitian kualitatif deskriptif-eksplanatif ini dipilih guna mendapatkan 

pemahaman yang holistik tentang proses internalisasi nilai Tri Hita Karana dalam 
praktik pembuangan sampah di teba oleh masyarakat Desa Sulangai, terutama 
inkonsistensi praktiknya di lapangan. Melalui observasi, wawancara mendalam 
dengan warga yang terlibat langsung dalam praktik membuang sampah di teba, 
aparat desa dan tokoh adat, serta studi dokumen. Analisis data yang dilakukan 
menggunakan model interaktif Miles dan Huberman (1992: 20) melalui tiga tahap.  

Pertama, pengumpulan data meliputi observasi langsung ke teba warga 
yang menjadi lokasi pembuangan sampah dan keberadaan pelinggih di area teba 
tersebut. Kedua, wawancara dilakukan untuk menggali alasan yang 
melatarbelakangi kebiasaan membuang sampah di teba, serta mengidentifikasi 
tingkat internalisasi nilai Tri Hita Karana. Ketiga, studi dokumen yang diseleksi 
secara ketat agar relevan dengan tujuan penelitian.  

Selanjutnya, analisis dilakukan secara siklus berulang dimana reduksi data 
dimulai sejak awal penelitian guna memfokuskan pada informasi yang relevan. 
Kemudian data dianalisis menggunakan teori konstruksi sosial Berger dan 
Luckman, yang disajikan dalam bentuk tabel, gambar, dan teks deskriptif. Teori 
konstruksi sosial dengan tiga tahapannya yaitu ekternalisasi, objektivasi dan 
internalisasi, digunakan untuk melihat bagaimana praktik membuang sampah di 
teba lebih mendominasi, dibandingkan dengan internalisasi nilai Palemahan. 

Apabila ditemukan kekurangan, data direduksi kembali hingga mencapai 
titik kejenuhan. Terakhir, penarikan kesimpulan sementara tetap 
mempertimbangkan kemungkinan adanya temuan baru seiring perkembangan 
penelitian [5]. Seluruh data yang telah direduksi dianalisis menggunakan teori 
konstruksi sosial Berger dan Luckman, sedangkan hasil wawancara dan 
observasi disajikan secara sistematis dengan dilengkapi foto dan lampiran 
pendukung. Proses verifikasi akhir melibatkan informan kunci untuk memastikan 
kesesuaian temuan dengan kondisi aktual di lapangan. 

 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 
Pengelolaan Sampah Rumah Tangga dalam Perspektif Kearifan Lokal 

Kearifan lokal adalah warisan budaya yang telah teruji waktu. Menurut 
Njatrijani (2018) kearifan lokal adalah kebenaran tradisional yang ajeg 
mengandung nilai-nilai kehidupan berkelanjutan sebagai produk budaya masa 
lalu yang tetap relevan sebagai pegangan hidup [6]. Oleh karena itu, khususnya 



Ni Made Anggita Sastri Mahadewi1, Lulu Kaisa Nafisah2, I Dewa Ayu Agung Deanti Maheswari3 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 404 – 413 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

407 

di Bali, kearifan lokal yang telah menjadi pedoman hidup yang diwariskan ini 
menjadi langkah tepat ketika pendekatan berbasis kearifan lokal dijadikan solusi 
kreatif untuk menjawab tantangan modern, termasuk pengelolaan sampah, 
karena menggabungkan kebijaksanaan ekologis tradisional dengan kearifan 
lokal. 

Sampah adalah sisa atau barang buangan yang tidak lagi digunakan oleh 
pemiliknya, dan dibagi menjadi dua jenis yakni organik dan anorganik (Batubara 
et al., 2022) [7]. Sampah organik berasal dari sisa makhluk hidup yang mudah 
terurai secara alami. Namun, jika tidak dikelola dengan baik, dapat menimbulkan 
bau tidak sedap dan penyakit. Sementara itu, sampah anorganik seperti plastik 
dan logam sangat sulit terurai akan menyebabkan pencemaran jangka panjang 
hingga merusak struktur tanah (Febriadi, 2019) [8]. Kondisi sampah masa kini 
menekan kapasitas tempat pembuangan akhir (TPA) dan berpotensi 
menimbulkan risiko kesehatan (Wiranata, 2024) [9]. Oleh karena itu, pengelolaan 
sampah rumah tangga menjadi isu yang semakin kompleks di era modern, 
menuntut strategi yang tidak hanya teknis, tetapi juga berkelanjutan dan berbasis 
pada nilai-nilai lokal. 

Data di Kabupaten Badung, menunjukan peningkatan jumlah penduduk 
adalah alasan yang memperparah persoalan sampah (Yuliastuti et al., 2013) 
[10]. Namun sebagai respons, pemerintah menerbitkan Perbup No. 80 Tahun 
2018 yang mengatur pemilahan sampah organik dan anorganik, penerapan 
prinsip 3R (Reduce, Reuse, Recycle), serta pengangkutan rutin ke TPA (Hayat 
& Zayadi, 2018) [11]. Namun jauh sebelum kebijakan ini muncul, masyarakat Bali 
tradisional telah mengelola sampah organik secara mandiri melalui praktik di teba 
(halaman belakang) dengan menjadikannya kompos dan pakan ternak, sejalan 
dengan nilai Tri Hita Karana yang menekankan harmoni dengan alam (Rini & 
Putra, 2024) [12]. 

Namun permasalahnya jika pada masa lalu sampah didominasi oleh bahan 
organik yang mudah terurai, maka modernisasi telah memperkenalkan limbah 
anorganik yang sulit diurai serta mencemari lingkungan (Husien et al., 2024) [13]. 
Penumpukan sampah membuat praktik tradisional pengelolaan sampah di teba 
kehilangan relevansinya dan justru menimbulkan masalah lingkungan baru di 
masa modern. Karena itu, adaptasi terhadap kearifan lokal menjadi penting agar 
pengelolaan sampah tetap berkelanjutan. Pendekatan nilai Tri Hita Karana 
sebagai prinsip keseimbangan hubungan manusia dengan Tuhan, sesama, dan 
alam perlu dikaji lebih dalam. 

 

Inkonsistensi Internalisasi Nilai Tri Hita Karana 
Sampah merupakan salah satu permasalahan lingkungan yang 

memerlukan solusi tepat dalam penyelesaiannya (Junedi et al., 2022) [14]. Oleh 
karena itu, setiap masyarakat memiliki cara yang berbeda dalam mengatasinya, 
bergantung pada budaya serta kearifan lokal masing-masing. Maka untuk di Bali, 
penyelesaian masalah sampah dapat dioptimalkan lebih dalam melalui 
penerapan nilai-nilai Tri Hita Karana. Secara leksikal, Tri Hita Karana berarti tiga 
penyebab kesejahteraan (Budiastika, 2022) [15]. Konsep ini mencakup tiga unsur 
utama yakin parahyangan (manusia dengan Tuhan), pawongan (antar manusia), 
dan palemahan (manusia dengan alam) (Adhitama, 2020) [16]. Berasal dari 
bahasa Sanskerta yang bermakna tiga penyebab terciptanya kebahagiaan 
(Silawati, 2021) [17]. Ketiga bagian Tri Hita Karana merupakan pedoman hidup 
saling menghargai sesama serta menghindari tindakan-tindakan buruk bagi 
kehidupan lingkungan sekitarnya (Parmajaya, 2018: 29) [18].  



Ni Made Anggita Sastri Mahadewi1, Lulu Kaisa Nafisah2, I Dewa Ayu Agung Deanti Maheswari3 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 404 – 413 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

408 

Meskipun ajaran Tri Hita Karana tetap relevan dalam konteks kehidupan 
modern, tingkat pemahaman dan internalisasi nilai-nilainya pada setiap individu, 
khususnya di kalangan masyarakat Desa Sulangai, Kecamatan Petang, 
Kabupaten Badung, masih memerlukan kajian lebih lanjut. Hal ini tercermin dari 
praktik pembuangan sampah ke area teba yang tidak sejalan dengan nilai 
palemahan prinsip keharmonisan antara manusia dan alam. Perilaku tersebut 
menunjukkan rendahnya penghayatan terhadap nilai-nilai spiritual dan minimnya 
kesadaran akan tanggung jawab sosial dalam menjaga kelestarian lingkungan. 
Padahal, Tri Hita Karana tidak hanya bersifat simbolis, tetapi menuntut praktik 
nyata dalam kehidupan sehari-hari, termasuk dalam pengelolaan sampah.  
 
Analisis Paradoks Parahyangan.  

Budiastika (2022) menjelaskan bahwa Parahyangan berasal dari kata para 
(tertinggi) dan hyang (Beliau), yang berarti Tuhan, sehingga Parahyangan 
mencerminkan aspek ketuhanan dan ritual keagamaan dalam pemujaan Ida 
Sanghyang Widhi Wasa. Namun, internalisasi nilai Parahyangan tidak hanya 
terbatas pada hubungan vertikal manusia-Tuhan, melainkan juga harus 
tercermin dalam sikap menjaga alam sebagai ciptaan-Nya [15]. Sehingga dalam 
konteks ini, kebiasaan warga Desa Sulangai membuang sampah ke teba menjadi 
paradoks dengan prinsip menjaga kebersihan lingkungan sebagai bagian dari 
pengamalan nilai Parahyangan.  

Masalahnya, belum terdapat aturan formal maupun non-formal yang 
mengatur pemanfaatan teba, sehingga delapan dari dua puluh informan 
menganggapnya wajar digunakan sebagai tempat pembuangan atau 
pembakaran sampah. Hasil wawancara menunjukkan bahwa internalisasi nilai 
Parahyangan di Desa Sulangai menciptakan paradoks antara praktik keagamaan 
dan perilaku lingkungan. Di satu sisi, warga rutin melaksanakan 
persembahyangan dan menghaturkan sesajen di tugu pelinggih, seperti 
pengayat Ulun Pangkung yang umumnya terletak di teba, sebagaimana 
disampaikan oleh I Wayan Sugiarta Astawa (47 tahun) dan diperkuat oleh 
pernyataan Ni Made Warniti (50 tahun). Aktivitas religius ini menunjukkan 
kuatnya pemahaman simbolik terhadap nilai Parahyangan.  

Namun, ironisnya, di sisi lain, banyak warga tetap membuang sampah di 
lokasi yang sama, bahkan berdekatan dengan pelinggih. Padahal, teba yang 
mengandung unsur kesucian seharusnya dijaga dan dihormati. Praktik ini 
menunjukkan kontradiksi nyata: meskipun nilai Parahyangan dipahami dan 
dijalankan dalam konteks ritual, internalisasinya belum menyentuh aspek 
ekologis secara utuh. Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa internalisasi 
nilai Parahyangan di Desa Sulangai masih bersifat parsial terbatas pada praktik 
religius, namun belum menjelma menjadi kesadaran ekologis yang terintegrasi 
dalam perilaku sehari-hari.  

 

 
Gambar 1. Tugu Pelinggih Pengayat Ulun Pangkung yang Berada di Teba 



Ni Made Anggita Sastri Mahadewi1, Lulu Kaisa Nafisah2, I Dewa Ayu Agung Deanti Maheswari3 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 404 – 413 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

409 

Hubungan Pawongan dan Solusi 
Pawongan berasal dari kata wong (orang) merujuk pada kelompok 

masyarakat yang saling berinteraksi dalam suatu wilayah. Konsep ini 
menekankan hubungan harmonis antar manusia dalam mencapai kebahagiaan 
dan kesejahteraan bersama. Menurut Affandi, et.al (2022), pawongan tidak 
sekadar tentang perasaan, melainkan wujud dalam tindakan nyata seperti 
melindungi, merawat, serta membangun. Kepedulian lahir dari empati, 
sementara kepercayaan menjadi pondasi ikatan sosial. Kedua aspek ini menjadi 
kunci kolaborasi efektif guna menyelesaikan masalah secara bersama-sama 
[19].  

Di Desa Sulangai, nilai pawongan tidak hanya terwujud dalam kegiatan 
kolektif seperti upacara ngaben dan nganten, tetapi juga dalam pemanfaatan 
teba sebagai dapur bersama (mebat) untuk kegiatan sosial akibat keterbatasan 
lahan. Meskipun berfungsi sebagai tempat aktivitas bersama, teba juga kerap 
menjadi lokasi pembuangan sampah, namun, warga menunjukkan kesadaran 
lingkungan dengan membuat lubang pembakaran agar mengurangi dampak 
pencemaran. 

Fenomena tersebut menunjukan bahwa norma sosial belum berubah 
seiring perubahan lingkungan. Nilai gotong‐royong yang kuat, namun tidak 
dibarengi dengan norma spesifik terkait pembuangan sampah. Walaupun warga 
saling tolong menolong dalam aktivitas sosial budaya, belum ada atau belum kuat 
norma sosial yang mengecam atau menghukum praktik pembuangan sampah 
sembarangan. Lebih lanjut, solidaritas berfokus ke dalam (antara warga), tetapi 
kurang memperhitungkan eksternalitas yakni, dampak limbah terhadap 
lingkungan, terhadap orang lain secara kolektif, atau generasi mendatang.  

Tanpa adanya norma sosial yang kuat, fasilitas, dan pengaturan 
institusional yang mendukung, solidaritas antarmanusia saja tidak cukup untuk 
menegakkan tanggung‐jawab kolektif terhadap lingkungan. Pernyataan tersebut 
didukung oleh Irawati et al., (2024), yang menyatakan diperlukan upaya edukatif 
yang berkelanjutan serta regulasi yang mampu memberikan efek jera bagi 
pelanggar. Ketika nilai Pawongan benar-benar tertanam, masyarakat tidak hanya 
menjadi pelaku sosial, tetapi juga agen perubahan dalam menjaga kebersihan 
dan kelestarian lingkungan [3].  
 
Penguatan Nilai Palemahan 
Konsep Palemahan, yang berasal dari kata lemah (bahasa Jawa) berarti tanah, 
merujuk pada lingkungan tempat tinggal manusia atau bhuwana yang artinya 
alam. Menurut Puspayanti, et. al (2023) konsep Palemahan menegaskan 
ketergantungan mutlak manusia pada alam, dari pemenuhan kebutuhan hidup 
hingga proses akhir kehidupan [20]. Keyakinan akan kemurahan alam menuntut 
solidaritas kolektif dalam menjaga keseimbangan ekologis sebagai wujud syukur. 
Ketenangan hidup manusia bergantung pada kelestarian bhuwana agung, 
karena secara hakiki manusia adalah bagian dari alam yang tak terpisahkan 
(Budiastika, 2022) [15].  

Dalam pembahasan mengenai nilai palemahan, tidaklah lengkap jika tidak 
menyinggung secara singkat tentang ekosentrisme. Konsep ekosentrisme 
menawarkan pendekatan etis yang memandang alam sebagai kesatuan 
ekosistem yang saling terhubung mencakup seluruh komponen ekosistem, baik 
organik maupun anorganik. Pendekatan ini didasarkan pada prinsip-prinsip 
ekologis, evolusioner, dan kosmologis yang selaras dengan nilai-nilai kearifan 



Ni Made Anggita Sastri Mahadewi1, Lulu Kaisa Nafisah2, I Dewa Ayu Agung Deanti Maheswari3 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 404 – 413 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

410 

lokal tradisional. Sebagai bentuk spiritualitas ekologis, ekosentrisme berfungsi 
sebagai jembatan antara pengetahuan ilmiah, norma agama, dan kesadaran 
kosmis, menawarkan solusi pragmatis bagi masalah lingkungan melalui 
pendekatan integral yang mengharmonikan manusia dengan hukum alam (Putra, 
2022) [21] [22].  

Penelitian ini mengungkap bahwa nilai Palemahan diwujudkan warga Desa 
Sulangai melalui pemanfaatan lahan teba secara produktif untuk berkebun. 
Berdasarkan wawancara dengan informan setempat, teridentifikasi berbagai 
jenis tanaman yang dibudidayakan seperti pisang, keladi, kunyit, hingga pohon 
cokelat. Selain itu, nilai Palemahan juga tercermin dalam aktivitas gotong royong 
membersihkan lingkungan dan aliran sungai yang dilakukan secara berkala. 
Namun demikian, masih ditemukan praktik kontradiktif berupa kebiasaan 
membuang sampah ke teba, meskipun beberapa warga telah berupaya 
meminimalisir dampaknya dengan cara membakar sampah dalam lubang 
khusus. 

Dalam masyarakat tradisional, kebiasaan yang dilakukan secara turun-
temurun memiliki kekuatan sosial yang sangat besar karena melekat pada 
identitas, rasa kebersamaan, dan legitimasi budaya. Suatu praktik tidak hanya 
dianggap “benar” karena rasional atau bermanfaat, tetapi karena ia “sudah 
menjadi kebiasaan leluhur”. Akibatnya, ketika nilai-nilai kearifan lokal yang 
bersifat ideal, seperti Palemahan atau Pawongan, berhadapan dengan praktik 
konkret yang sudah mengakar, seperti kebiasaan membuang sampah di teba, 
nilai-nilai luhur tersebut sering tidak cukup kuat untuk mengubah perilaku aktual 
masyarakat. 

Kesadaran masyarakat terhadap pentingnya menjaga lingkungan sesuai 
prinsip Tri Hita Karana sudah tinggi, praktik pengelolaan sampah masih belum 
konsisten. Warga mengusulkan solusi seperti edukasi, penyediaan fasilitas, dan 
pemilahan sampah. Hal ini sejalan dengan hasil temuan penelitian Irawati, et.al 
(2024) di Desa Kesiman Kertalangu, yang menunjukkan dampak positif dari 
pengelolaan sampah berbasis Tri Hita Karana, meskipun belum optimal. 
Berbagai solusi seperti edukasi, penyediaan fasilitas, dan pemilahan sampah 
telah diusulkan. Meski ada kemajuan, internalisasi nilai Palemahan masih perlu 
dikuatkan lewat pendekatan holistik. Sinergi masyarakat, pemerintah desa, dan 
adat menjadi kunci keberhasilan pengelolaan sampah berkelanjutan berbasis 
nilai local [3]. 

 
Analisis Teori Konstruksi Sosial Peter L. Berger dan Thoman Luckman 
terhadap Internalisasi Nilai Tri Hita Karana oleh Masyarakat Desa Sulangai  

Berdasarkan perspektif Berger dan Luckmann, internalisasi nilai Tri Hita 
Karana merupakan realitas sosial yang terbentuk melalui tiga tahap: 
eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi. Tahap eksternalisasi terjadi ketika 
nilai-nilai budaya dan kebiasaan masyarakat, seperti Tri Hita Karana dan praktik 
membuang sampah ke teba menjadi bagian tak terpisahkan dari kehidupan 
sehari-hari. Nilai Tri Hita Karana tidak hanya mengakar kuat sebagai pedoman 
hidup masyarakat Hindu Bali untuk menciptakan harmoni, tetapi juga 
dipraktikkan secara nyata. Sementara itu, kebiasaan membuang sampah ke teba 
dianggap bermanfaat bagi kesuburan tanah. Kedua praktik tersebut telah melalui 
proses eksternalisasi, di mana masyarakat menerima dan meyakini nilai-nilai 
sebagai kebenaran yang patut diimplementasikan dalam aktivitas sehari-hari 
[23]. 



Ni Made Anggita Sastri Mahadewi1, Lulu Kaisa Nafisah2, I Dewa Ayu Agung Deanti Maheswari3 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 404 – 413 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

411 

Tahap objektivasi menunjukkan ketimpangan dalam pelembagaan nilai. 
Meskipun masyarakat secara teoritis memahami pentingnya Tri Hita Karana, 
implementasinya dalam pengelolaan sampah masih lemah. Hal ini tercermin dari 
masih berlangsungnya praktik buang sampah ke teba yang didukung oleh 
ketiadaan larangan dari tokoh berpengaruh dan persepsi manfaat tradisionalnya. 
Padahal, dengan meningkatnya volume sampah anorganik, praktik ini justru 
bertentangan dengan prinsip Palemahan [23] 

Guna memperkuat internalisasi nilai, diperlukan strategi terpadu yang 
memadukan pendekatan kultural dan struktural. Peran pemuka adat dan agama 
menjadi krusial dalam sosialisasi nilai karena pengaruh mereka yang besar di 
masyarakat. Di sisi lain, pemerintah desa perlu menyediakan infrastruktur 
pengelolaan sampah yang memadai seperti TPS, gerobak sampah, dan petugas 
kebersihan. Edukasi berkelanjutan tentang pemilahan sampah dan penyediaan 
contoh konkret dari warga yang peduli lingkungan juga diperlukan untuk 
mempercepat perubahan perilaku.Proses internalisasi yang optimal akan 
tercapai ketika nilai-nilai Tri Hita Karana tidak hanya dipahami secara kognitif, 
tetapi juga dihayati dan diwujudkan dalam tindakan nyata sehari-hari. Tahap ini 
menjadi penentu dalam pembentukan identitas sosial warga sebagai pelestari 
lingkungan yang selaras dengan nilai-nilai kearifan lokal [23]. 

 
D. KESIMPULAN 

Perubahan komposisi sampah dari dominasi bahan organik menjadi bahan 
anorganik seperti plastik telah menggeser makna ekologis praktik tradisional 
membuang sampah di teba. Praktik yang dahulu sejalan dengan prinsip 
Palemahan kini justru menimbulkan kontradiksi, karena berkontribusi terhadap 
pencemaran dan kerusakan lingkungan. Di sisi lain, nilai Pawongan yang 
menekankan solidaritas sosial seharusnya dapat menjadi modal kolektif untuk 
mengatasi persoalan lingkungan, namun dalam praktiknya solidaritas tersebut 
masih terfokus pada aktivitas ritual dan sosial, bukan pada pengelolaan 
lingkungan yang berkelanjutan. Kondisi ini diperparah oleh kuatnya otoritas 
tradisi turun-temurun yang sering kali mengalahkan nilai-nilai kearifan lokal ideal, 
sehingga perilaku lama tetap dipertahankan meskipun tidak lagi relevan secara 
ekologis. Dengan demikian, tantangan utama bukan terletak pada hilangnya nilai 
budaya, melainkan pada kurangnya reinterpretasi nilai-nilai Tri Hita Karana agar 
lebih kontekstual dan aplikatif terhadap perubahan sosial-ekologis masa kini. 
Reaktualisasi prinsip Palemahan dan Pawongan menjadi krusial untuk 
menjembatani idealisme budaya dengan tindakan nyata pelestarian lingkungan.  
 
DAFTAR PUSTAKA  
  
[1]  Mahadewi, Ni Made Anggita Sastri & Putu Titah Kawitri Resen. (2023). 

Menguak Perilaku Masyarakat dalam Pemanfaatan Lahan Teba di Desa 
Sulangai, Kecamatan Petang, Kabupaten Badung. Jurnal Ilmiah Widya 
Sosiopolitika, 6(2), 1-15. 

[2]  Mardiana, I. M. (2025). Implementasi Ajaran Tri Hita Karana Sebagai Upaya 
Pembentukan Karakter Peduli Lingkungan Bagi Siswa di SDN 3 Sesetan. 
Pratyaksa: Jurnal Ilmu Pendidikan, Sosial dan Humaniora, 1(1), 233-245. 

[3]  Irawati, R., & Al Amin, I. I. (2024). Pengelolaan Sampah dengan Kearifan 
Lokal “Tri Hita Karana” Studi Kasus: Desa Kesiman Kertalangu, Bali. 
Journal of Social Work and Empowerment, 3(2), 74-91.  



Ni Made Anggita Sastri Mahadewi1, Lulu Kaisa Nafisah2, I Dewa Ayu Agung Deanti Maheswari3 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 404 – 413 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

412 

[4]  Widianto, Ahmad Arif dan Rose Fitria Lutfiana. (2021). Kearifan Lokal 
Kabumi: Media Internalisasi Nilai-Nilai Karakter Masyarakat Tuban Jawa 
Timur. Jurnal Satwika: Kajian Ilmu Budaya dan Perubahan Sosial, Vol 5 
(2021) (1), 118-130. Diakses melalui: 
https://ejournal.umm.ac.id/index.php/JICC/article/download/15929/9078  

[5]  Miles, Matthew B., dan A. Michael Huberman. (1992). Analisis Data 
Kualitatif: Buku Sumber tentang Metode-Metode Baru. Penerjemah, 
Tjeptjep Rohendi Rohidi. Jakarta: UI-Press. 

[6]  Njatrijani, R. (2018). Kearifan lokal dalam perspektif budaya Kota 
Semarang. Gema keadilan, 5(1), 16-31. 

[7]  Batubara, R., Mardiansyah, R., & AM, A. S. (2022). Pengadaan Tong 
Sampah Organik Dan Anorganik Dikelurahan Indro Kecamatan Kebomas 
Gresik. DedikasiMU: Journal of Community Service, 4(1), 101-107. 

[8]  Febriadi, I. (2019). Pemanfaatan sampah organik dan anorganik untuk 
mendukung go green concept di sekolah. Abdimas: Papua Journal of 
Community Service, 1(1), 32-39. 

[9]  Wiranata, I. J., Karisma, G., & Sulistyo, I. (2024). Pengelolaan Sampah 
Makanan untuk Mendukung Keamanan Lingkungan Global. Ragom Jurnal 
Pengabdian Masyarakat, 2(1), 28-36 

[10]  Yuliastuti, I. A. N., Yasa, I. N. M., & Jember, I. M. (2013). Partisipasi 
masyarakat dalam pengelolaan sampah di Kabupaten Badung. E-Jurnal 
Ekonomi dan Bisnis Universitas Udayana, 2(6), 374-393. 

[11]  Hayat, H., & Zayadi, H. (2018). Model inovasi pengelolaan sampah rumah 
tangga. JU-ke (Jurnal Ketahanan Pangan), 2(2), 131-141. 

[12]  Rini, I. G. A. I. S., & Putra, I. N. G. M. (2024). Pemberdayaan Masyarakat 
Dalam Pengelolaan Sampah Plastik Pada Desa Peliatan, Kecamatan Ubud, 
Kabupaten Gianyar, Bali. Community Service Journal (CSJ), 6(2), 107-119. 

[13]  Husien, N., Handayani, S. A., & Rosamah, E. (2024). Pelatihan 
Pemanfaatan Limbah Organik dari Buah-buahan dan Sayuran Sebagai 
Bahan Baku Pembuatan Eco Enzyme. ABDIKU: Jurnal Pengabdian 
Masyarakat Universitas Mulawarman, 3(1), 1-9. 

[14]  Junedi, H., Listyarini, D., Endriani, E., Sunarti, S., & Wiskandar, W. (2022). 
Internalisasi karakter peduli lingkungan melalui manajemen sampah berasis 
6R. Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 28(1), 75-80. 

[15]  Budiastika, I Made. (2022). Implentasi Ajaran Tri Hita Karana Dalam 
Kehidupan. Diakses melalui: https://kemenag.go.id/read/implentasi-ajaran-
tri-hita-karana-dalam-kehidupan-01nv1  [Diakses 10 November 2022]. 

[16]  Adhitama, S. (2020). Konsep Tri Hita Karana dalam ajaran kepercayaan 
budi daya. Dharmasmrti: Jurnal Ilmu Agama dan Kebudayaan, 20(2), 29-
45. 

[17] Silawati, N. W. S. (2021). Peranan Penyuluh Agama Hindu Dalam 
Mengimplementasikan Ajaran Tri Hita Karana Bagi Masyarakat Kabupaten 
Tabanan. VIDYA SAMHITA: Jurnal Penelitian Agama, 7(1), 114-127. 

[18]  Parmajaya, I. P. G. (2018). Implementasi konsep Tri Hita Karana dalam 
perspektif kehidupan global: Berpikir global berperilaku lokal. Purwadita: 
Jurnal Agama dan Budaya, 2(2), 27-33. 

[19]  Affandi, L. H., Sutajaya, I. M., & Suja, I. W. (2022). Aktualisasi Nilai 
Pawongan Dalam Ajaran Tri Hita Karana pada Pengembangan Komunitas 
Belajar Profesional Bagi Guru. Jurnal Ilmiah Pendidikan Citra Bakti, 9(1), 
62-75. 

https://ejournal.umm.ac.id/index.php/JICC/article/download/15929/9078
https://kemenag.go.id/read/implentasi-ajaran-tri-hita-karana-dalam-kehidupan-01nv1
https://kemenag.go.id/read/implentasi-ajaran-tri-hita-karana-dalam-kehidupan-01nv1


Ni Made Anggita Sastri Mahadewi1, Lulu Kaisa Nafisah2, I Dewa Ayu Agung Deanti Maheswari3 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 404 – 413 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

413 

[20]  Puspayanti, A., Lasmawan, I. W., & Suharta, I. G. P. (2023). Konsep Tri Hita 
Karana Untuk Pengembangan Budaya Harmoni Melalui Pendidikan 
Karakter. Andragogi Jurnal Diklat Teknis Pendidikan Dan Keagamaan, 
11(1). 

[21]  Putra, I. W. S. (2022). Etika lingkungan dalam perspektif filsafat Jaina. 
Widya Katambung: Jurnal Filsafat Agama Hindu, 13(2), 45–54. 

[22]  Suka, I. Ginting. (tanpa tahun). Buku Bahan Ajar: Teori Etika Lingkungan 
Antroposentrisme dan Ekosentrisme. Diakses melalui: 
https://simdos.unud.ac.id/uploads/file_pendidikan_1_dir/e793d570c2f976a
0799244c82636e42e.pd.  [Diakses 27 Agustus 2022] 

[23]  Poloma, Margaret M. (1984). Sosiologi Kontemporer. Penerjemah, Tim 
YASOGAMA. Jakarta: CV. Rajawali. 

 

https://simdos.unud.ac.id/uploads/file_pendidikan_1_dir/e793d570c2f976a0799244c82636e42e.pd
https://simdos.unud.ac.id/uploads/file_pendidikan_1_dir/e793d570c2f976a0799244c82636e42e.pd

