SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara)
https:/ /journal literasisains.id/index.php/sabana
DOI: 10.55123 / sabana.v4i3.6415
e-ISSN 2829-6133 (Media Elektronik =~ &8&
Vol. 4 No. 3 (Desember 2025) 404-413  SHVBRINGH
Received: September 06, 2025 | Accepted: October 23, 2025 | Published: December 20, 2025

INKONSISTENSI INTERNALISASI NILAI TRI HITA KARANA DALAM
PRAKTIK MEMBUANG SAMPAH KE TEBA PADA MASYARAKAT
DESA SULANGAI, KABUPATEN BADUNG

Ni Made Anggita Sastri Mahadewi?, Lulu Kaisa Nafisah?*, | Dewa Ayu Agung Deanti
Maheswari®
L23program Studi Sosiologi, Fakultas Ilmu Sosial dan lImu Politik, Universitas Udayana,
Denpasar, Indonesia
Email: tfanggitasastrimahadewi@unud.ac.id, 2*lulukaisanaff@gmail.com,
Sdewaayudeantii@gmail.com

ABSTRAK

Tri Hita Karana sebagai nilai harmonis kehidupan manusia dengan Tuhan
(Parahyangan), sesama manusia (Pawongan), dan alam/lingkungan (Palemahan)
sering terabaikan dalam praktiknya seperti di Desa Sulangai, Badung. Oknum warga
yang rutin membuang sampah rumah tangga ke pekarangan belakang rumah (teba),
memberi sumbangsih pencemaran lingkungan. Berdasarkan perspektif konstruksi
sosial, terjadi inkonsistensi internalisasi nilai Tri Hita Karana di tengah masyarakat, yang
kehidupan sehari-harinya bersentuhan dan bergantung pada alam/lingkungan. Hasil
menunjukkan Tri Hita Karana belum menjadi realitas sosial yang diimplementasikan,
sementara kebiasaan buang sampah ke teba justru terpelihara turun-temurun melalui
proses dialektika eksternalisasi-obyektivasi-internalisasi. Disparitas ini mengindikasikan
bahwa nilai Tri Hita Karana kalah dominan oleh praktik sosial yang telah mengakar.
Solusi kolaboratif melibatkan warga, aparat desa, dan pemimpin adat-agama diperlukan
untuk memperkuat internalisasi Tri Hita Karana, mengubah teba dari tempat sampah
menjadi ruang ekologis yang selaras dengan prinsip Palemahan. Penelitian ini menyoroti
urgensi revitalisasi kearifan lokal melalui pendekatan kolektif untuk mengatasi masalah
lingkungan berbasis nilai budaya.

Kata Kunci: Inkonsistensi, Internalisasi, Teba, Tri Hita Karana, Kebersihan Lingkungan

ABSTRACT

Tri Hita Karana as a harmonious value of human life with God (Parahyangan), fellow
humans (Pawongan), and nature/the environment (Palemahan) is often neglected in
practice, such as in Sulangai Village, Badung. Residents who routinely throw household
waste into their backyards (teba) contribute to environmental pollution. Based on a social
construction perspective, there is an inconsistency in the internalization of Tri Hita
Karana values in society, whose daily lives touch and depend on nature/the environment.
The results show that Tri Hita Karana has not yet become an implemented social reality,
while the habit of throwing rubbish into teba has actually been maintained from
generation to generation through a dialectical process of externalization-objectivation-
internalization. This disparity indicates that the Tri Hita Karana values are less dominant
due to entrenched social practices. Collaborative solutions involving residents, village
officials, and traditional-religious leaders are needed to strengthen the internalization of
Tri Hita Karana, changing teba from a trash can into an ecological space that is in line
with Pateman principles. This research highlights the urgency of revitalizing local wisdom
through a collective approach to overcoming environmental problems based on cultural
values.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

404



Ni Made Anggita Sastri Mahadewi!, Lulu Kaisa Nafisah?, I Dewa Ayu Agung Deanti Maheswari3
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 404 - 413

Keyword: Inconsistency, Internalization, Teba, Tri Hita Karana, Environmental
Cleanliness

A. PENDAHULUAN

Tri Hita Karana (THK) sebagai filosofi hidup masyarakat Bali yang kerap
didengung-dengungkan masih kurang diterapkan sehingga hanya menjadi
retorika tanpa internalisasi mendalam, seperti terlihat di Desa Sulangai,
Kabupaten Badung, di mana sampah plastik masih dibuang sembarangan di
teba. Sebab tantangan yang dihadapi ialah perubahan komposisi sampah dari
organik yang mudah terurai di masa lalu menjadi dominasi plastik yang sulit
terdegradasi pada masa kini, sehingga berpotensi mencemari lingkungan dan
menimbulkan risiko kesehatan (Mahadewi, 2021). [1]

Masyarakat Bali secara tradisional memiliki kebiasaan membuang sampah
rumah tangga di teba (lahan belakang rumah) yang juga berfungsi sebagai ruang
resapan dan tempat pengolahan alami. Pada masa lalu, praktik ini tidak
menimbulkan persoalan berarti karena sebagian besar sampah rumah tangga
bersifat organik dan mudah terurai, seperti sisa makanan, daun, atau limbah
dapur alami. Proses penguraian oleh mikroorganisme dan hewan tanah secara
alami membantu mengembalikan unsur hara ke tanah, sehingga sistem ini
sejalan dengan konsep Palemahan dalam Tri Hita Karana, yakni harmoni dan
keselarasan manusia dengan alam lingkungan.

Namun, perubahan pola konsumsi modern mengubah komposisi sampah
secara signifikan. Kini, sebagian besar sampah rumah tangga didominasi oleh
bahan anorganik yang sulit terurai, seperti plastik, styrofoam, dan kemasan
sintetik sekali pakai. Ketika jenis sampah ini dibuang di teba, proses alami
penguraian tidak lagi dapat berlangsung. Akibatnya, teba yang dahulu berfungsi
sebagai ruang ekologis kini menjadi sumber pencemaran menimbulkan
tumpukan plastik, menghambat infiltrasi air tanah, serta berpotensi melepaskan
mikroplastik dan zat kimia berbahaya ke lingkungan.

Kondisi ini menimbulkan kontradiksi ekologis dan filosofis: praktik
tradisional yang dulunya mendukung keseimbangan alam Kkini justru
bertentangan dengan prinsip Palemahan. Alih-alih memperkuat hubungan
harmonis antara manusia dan lingkungan, kebiasaan membuang sampah di teba
tanpa adaptasi terhadap perubahan jenis sampah modern justru merusak tanah,
mencemari air, dan mengganggu ekosistem. Dengan demikian, praktik lama
yang sebelumnya selaras dengan nilai-nilai budaya kini menjadi antitesis
terhadap semangat pelestarian lingkungan yang terkandung dalam ajaran
Palemahan.

Tulisan ini menganalisis tingkat internalisasi nilai Tri Hita Karana,
khususnya dalam konteks transformasi dari konsep filosofis menjadi praktik
ekologis masyarakat Bali, karena nilai-nilai tersebut belum teraktualisasi secara
optimal dalam pengelolaan lingkungan sehingga tidak hanya berhenti pada
tataran kognitif. Selain itu, tulisan ini juga menganalisis mengapa praktik buang
sampah di teba menjadi lebih dominan melalui lensa konstruksi sosial.

Penelitian Mardiana (2025) membuktikan efektivitas Tri Hita Karana dalam
membentuk karakter peduli lingkungan siswa SD melalui kegiatan seperti
sembahyang bersama, kerja bakti, dan integrasi nilai ekologis dalam
pembelajaran [2]. Sementara itu, lrawati dkk. (2024) mengkaji pengelolaan
sampah berbasis THK di Desa Kesiman Kertalangu, nilai-nilai THK menjadi
landasan kebijakan partisipatif. Masyarakat aktif memilah sampah melalui
biopori, teba modern, dan bank sampah, menunjukkan bahwa THK tidak hanya

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

405



Ni Made Anggita Sastri Mahadewi!, Lulu Kaisa Nafisah?, I Dewa Ayu Agung Deanti Maheswari3
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 404 - 413

filosofis tetapi juga operasional dalam pengelolaan limbah berkelanjutan [3].
Widianto dan Lutfiana (2021) meneliti kearifan lokal Kabumi di Tuban sebagai
media internalisasi nilai karakter melalui lima tahapan: penerimaan, respons,
seleksi, internalisasi, dan aktualisasi nilai. Studi ini menunjukkan Kabumi efektif
menanamkan nilai religius, gotong royong, toleransi, dan peduli lingkungan,
sekaligus menekankan pentingnya revitalisasi kearifan lokal. [4]

Penelitian-penelitian  terdahulu telah berhasil mendokumentasikan
keberhasilan implementasi kearifan lokal, khususnya efektivitas nilai Tri Hita
Karana dalam berbagai aktivitas terkait menjaga lingkungan. Berbeda dengan
artikel ini yang secara unik membahas mengenai, kegagalan/inkonsistensi dalam
internalisasi nilai Tri Hita Karana khususnya dalam praktik membuang sampah
sembarangan di Desa Sulangai. Oleh karena itu, tulisan ini hadir untuk mengisi
celah tersebut dengan menawarkan perspektif konstruksi sosial dalam
menganalisis problematik aktualisasi nilai lokal.

B. METODE PENELITIAN

Jenis penelitian kualitatif deskriptif-eksplanatif ini dipilih guna mendapatkan
pemahaman yang holistik tentang proses internalisasi nilai Tri Hita Karana dalam
praktik pembuangan sampah di teba oleh masyarakat Desa Sulangai, terutama
inkonsistensi praktiknya di lapangan. Melalui observasi, wawancara mendalam
dengan warga yang terlibat langsung dalam praktik membuang sampah di teba,
aparat desa dan tokoh adat, serta studi dokumen. Analisis data yang dilakukan
menggunakan model interaktif Miles dan Huberman (1992: 20) melalui tiga tahap.

Pertama, pengumpulan data meliputi observasi langsung ke teba warga
yang menjadi lokasi pembuangan sampah dan keberadaan pelinggih di area teba
tersebut. Kedua, wawancara dilakukan untuk menggali alasan yang
melatarbelakangi kebiasaan membuang sampah di teba, serta mengidentifikasi
tingkat internalisasi nilai Tri Hita Karana. Ketiga, studi dokumen yang diseleksi
secara ketat agar relevan dengan tujuan penelitian.

Selanjutnya, analisis dilakukan secara siklus berulang dimana reduksi data
dimulai sejak awal penelitian guna memfokuskan pada informasi yang relevan.
Kemudian data dianalisis menggunakan teori konstruksi sosial Berger dan
Luckman, yang disajikan dalam bentuk tabel, gambar, dan teks deskriptif. Teori
konstruksi sosial dengan tiga tahapannya yaitu ekternalisasi, objektivasi dan
internalisasi, digunakan untuk melihat bagaimana praktik membuang sampah di
teba lebih mendominasi, dibandingkan dengan internalisasi nilai Palemahan.

Apabila ditemukan kekurangan, data direduksi kembali hingga mencapai
titik kejenuhan. Terakhir, penarikan kesimpulan sementara tetap
mempertimbangkan kemungkinan adanya temuan baru seiring perkembangan
penelitian [5]. Seluruh data yang telah direduksi dianalisis menggunakan teori
konstruksi sosial Berger dan Luckman, sedangkan hasil wawancara dan
observasi disajikan secara sistematis dengan dilengkapi foto dan lampiran
pendukung. Proses verifikasi akhir melibatkan informan kunci untuk memastikan
kesesuaian temuan dengan kondisi aktual di lapangan.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN

Pengelolaan Sampah Rumah Tangga dalam Perspektif Kearifan Lokal
Kearifan lokal adalah warisan budaya yang telah teruji waktu. Menurut

Njatrijani (2018) kearifan lokal adalah kebenaran tradisional yang ajeg

mengandung nilai-nilai kehidupan berkelanjutan sebagai produk budaya masa

lalu yang tetap relevan sebagai pegangan hidup [6]. Oleh karena itu, khususnya

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

406



Ni Made Anggita Sastri Mahadewi!, Lulu Kaisa Nafisah?, I Dewa Ayu Agung Deanti Maheswari3
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 404 - 413

di Bali, kearifan lokal yang telah menjadi pedoman hidup yang diwariskan ini
menjadi langkah tepat ketika pendekatan berbasis kearifan lokal dijadikan solusi
kreatif untuk menjawab tantangan modern, termasuk pengelolaan sampah,
karena menggabungkan kebijaksanaan ekologis tradisional dengan kearifan
lokal.

Sampah adalah sisa atau barang buangan yang tidak lagi digunakan oleh
pemiliknya, dan dibagi menjadi dua jenis yakni organik dan anorganik (Batubara
et al., 2022) [7]. Sampah organik berasal dari sisa makhluk hidup yang mudah
terurai secara alami. Namun, jika tidak dikelola dengan baik, dapat menimbulkan
bau tidak sedap dan penyakit. Sementara itu, sampah anorganik seperti plastik
dan logam sangat sulit terurai akan menyebabkan pencemaran jangka panjang
hingga merusak struktur tanah (Febriadi, 2019) [8]. Kondisi sampah masa kini
menekan kapasitas tempat pembuangan akhir (TPA) dan berpotensi
menimbulkan risiko kesehatan (Wiranata, 2024) [9]. Oleh karena itu, pengelolaan
sampah rumah tangga menjadi isu yang semakin kompleks di era modern,
menuntut strategi yang tidak hanya teknis, tetapi juga berkelanjutan dan berbasis
pada nilai-nilai lokal.

Data di Kabupaten Badung, menunjukan peningkatan jumlah penduduk
adalah alasan yang memperparah persoalan sampah (Yuliastuti et al., 2013)
[10]. Namun sebagai respons, pemerintah menerbitkan Perbup No. 80 Tahun
2018 yang mengatur pemilahan sampah organik dan anorganik, penerapan
prinsip 3R (Reduce, Reuse, Recycle), serta pengangkutan rutin ke TPA (Hayat
& Zayadi, 2018) [11]. Namun jauh sebelum kebijakan ini muncul, masyarakat Bali
tradisional telah mengelola sampah organik secara mandiri melalui praktik di teba
(halaman belakang) dengan menjadikannya kompos dan pakan ternak, sejalan
dengan nilai Tri Hita Karana yang menekankan harmoni dengan alam (Rini &
Putra, 2024) [12].

Namun permasalahnya jika pada masa lalu sampah didominasi oleh bahan
organik yang mudah terurai, maka modernisasi telah memperkenalkan limbah
anorganik yang sulit diurai serta mencemari lingkungan (Husien et al., 2024) [13].
Penumpukan sampah membuat praktik tradisional pengelolaan sampah di teba
kehilangan relevansinya dan justru menimbulkan masalah lingkungan baru di
masa modern. Karena itu, adaptasi terhadap kearifan lokal menjadi penting agar
pengelolaan sampah tetap berkelanjutan. Pendekatan nilai Tri Hita Karana
sebagai prinsip keseimbangan hubungan manusia dengan Tuhan, sesama, dan
alam perlu dikaji lebih dalam.

Inkonsistensi Internalisasi Nilai Tri Hita Karana

Sampah merupakan salah satu permasalahan lingkungan yang
memerlukan solusi tepat dalam penyelesaiannya (Junedi et al., 2022) [14]. Oleh
karena itu, setiap masyarakat memiliki cara yang berbeda dalam mengatasinya,
bergantung pada budaya serta kearifan lokal masing-masing. Maka untuk di Bali,
penyelesaian masalah sampah dapat dioptimalkan lebih dalam melalui
penerapan nilai-nilai Tri Hita Karana. Secara leksikal, Tri Hita Karana berarti tiga
penyebab kesejahteraan (Budiastika, 2022) [15]. Konsep ini mencakup tiga unsur
utama yakin parahyangan (manusia dengan Tuhan), pawongan (antar manusia),
dan palemahan (manusia dengan alam) (Adhitama, 2020) [16]. Berasal dari
bahasa Sanskerta yang bermakna tiga penyebab terciptanya kebahagiaan
(Silawati, 2021) [17]. Ketiga bagian Tri Hita Karana merupakan pedoman hidup
saling menghargai sesama serta menghindari tindakan-tindakan buruk bagi
kehidupan lingkungan sekitarnya (Parmajaya, 2018: 29) [18].

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

407



Ni Made Anggita Sastri Mahadewil!, Lulu Kaisa Nafisah?, I Dewa Ayu Agung Deanti Maheswari3
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 404 - 413

Meskipun ajaran Tri Hita Karana tetap relevan dalam konteks kehidupan
modern, tingkat pemahaman dan internalisasi nilai-nilainya pada setiap individu,
khususnya di kalangan masyarakat Desa Sulangai, Kecamatan Petang,
Kabupaten Badung, masih memerlukan kajian lebih lanjut. Hal ini tercermin dari
praktik pembuangan sampah ke area teba yang tidak sejalan dengan nilai
palemahan prinsip keharmonisan antara manusia dan alam. Perilaku tersebut
menunjukkan rendahnya penghayatan terhadap nilai-nilai spiritual dan minimnya
kesadaran akan tanggung jawab sosial dalam menjaga kelestarian lingkungan.
Padahal, Tri Hita Karana tidak hanya bersifat simbolis, tetapi menuntut praktik
nyata dalam kehidupan sehari-hari, termasuk dalam pengelolaan sampabh.

Analisis Paradoks Parahyangan.

Budiastika (2022) menjelaskan bahwa Parahyangan berasal dari kata para
(tertinggi) dan hyang (Beliau), yang berarti Tuhan, sehingga Parahyangan
mencerminkan aspek ketuhanan dan ritual keagamaan dalam pemujaan Ida
Sanghyang Widhi Wasa. Namun, internalisasi nilai Parahyangan tidak hanya
terbatas pada hubungan vertikal manusia-Tuhan, melainkan juga harus
tercermin dalam sikap menjaga alam sebagai ciptaan-Nya [15]. Sehingga dalam
konteks ini, kebiasaan warga Desa Sulangai membuang sampah ke teba menjadi
paradoks dengan prinsip menjaga kebersihan lingkungan sebagai bagian dari
pengamalan nilai Parahyangan.

Masalahnya, belum terdapat aturan formal maupun non-formal yang
mengatur pemanfaatan teba, sehingga delapan dari dua puluh informan
menganggapnya wajar digunakan sebagai tempat pembuangan atau
pembakaran sampah. Hasil wawancara menunjukkan bahwa internalisasi nilai
Parahyangan di Desa Sulangai menciptakan paradoks antara praktik keagamaan
dan perilaku lingkungan. Di satu sisi, warga rutin melaksanakan
persembahyangan dan menghaturkan sesajen di tugu pelinggih, seperti
pengayat Ulun Pangkung yang umumnya terletak di teba, sebagaimana
disampaikan oleh I Wayan Sugiarta Astawa (47 tahun) dan diperkuat oleh
pernyataan Ni Made Warniti (50 tahun). Aktivitas religius ini menunjukkan
kuatnya pemahaman simbolik terhadap nilai Parahyangan.

Namun, ironisnya, di sisi lain, banyak warga tetap membuang sampah di
lokasi yang sama, bahkan berdekatan dengan pelinggih. Padahal, teba yang
mengandung unsur kesucian seharusnya dijaga dan dihormati. Praktik ini
menunjukkan kontradiksi nyata: meskipun nilai Parahyangan dipahami dan
dijalankan dalam konteks ritual, internalisasinya belum menyentuh aspek
ekologis secara utuh. Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa internalisasi
nilai Parahyangan di Desa Sulangai masih bersifat parsial terbatas pada praktik
religius, namun belum menjelma menjadi kesadaran ekologis yang terintegrasi
dalam perilaku sehari-hari.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

408



Ni Made Anggita Sastri Mahadewi!, Lulu Kaisa Nafisah?, I Dewa Ayu Agung Deanti Maheswari3
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 404 - 413

Hubungan Pawongan dan Solusi

Pawongan berasal dari kata wong (orang) merujuk pada kelompok
masyarakat yang saling berinteraksi dalam suatu wilayah. Konsep ini
menekankan hubungan harmonis antar manusia dalam mencapai kebahagiaan
dan kesejahteraan bersama. Menurut Affandi, et.al (2022), pawongan tidak
sekadar tentang perasaan, melainkan wujud dalam tindakan nyata seperti
melindungi, merawat, serta membangun. Kepedulian lahir dari empati,
sementara kepercayaan menjadi pondasi ikatan sosial. Kedua aspek ini menjadi
kunci kolaborasi efektif guna menyelesaikan masalah secara bersama-sama
[19].

Di Desa Sulangai, nilai pawongan tidak hanya terwujud dalam kegiatan
kolektif seperti upacara ngaben dan nganten, tetapi juga dalam pemanfaatan
teba sebagai dapur bersama (mebat) untuk kegiatan sosial akibat keterbatasan
lahan. Meskipun berfungsi sebagai tempat aktivitas bersama, teba juga kerap
menjadi lokasi pembuangan sampah, namun, warga menunjukkan kesadaran
lingkungan dengan membuat lubang pembakaran agar mengurangi dampak
pencemaran.

Fenomena tersebut menunjukan bahwa norma sosial belum berubah
seiring perubahan lingkungan. Nilai gotong-royong yang kuat, namun tidak
dibarengi dengan norma spesifik terkait pembuangan sampah. Walaupun warga
saling tolong menolong dalam aktivitas sosial budaya, belum ada atau belum kuat
norma sosial yang mengecam atau menghukum praktik pembuangan sampah
sembarangan. Lebih lanjut, solidaritas berfokus ke dalam (antara warga), tetapi
kurang memperhitungkan eksternalitas yakni, dampak limbah terhadap
lingkungan, terhadap orang lain secara kolektif, atau generasi mendatang.

Tanpa adanya norma sosial yang kuat, fasilitas, dan pengaturan
institusional yang mendukung, solidaritas antarmanusia saja tidak cukup untuk
menegakkan tanggung-jawab kolektif terhadap lingkungan. Pernyataan tersebut
didukung oleh Irawati et al., (2024), yang menyatakan diperlukan upaya edukatif
yang berkelanjutan serta regulasi yang mampu memberikan efek jera bagi
pelanggar. Ketika nilai Pawongan benar-benar tertanam, masyarakat tidak hanya
menjadi pelaku sosial, tetapi juga agen perubahan dalam menjaga kebersihan
dan kelestarian lingkungan [3].

Penguatan Nilai Palemahan

Konsep Palemahan, yang berasal dari kata lemah (bahasa Jawa) berarti tanah,
merujuk pada lingkungan tempat tinggal manusia atau bhuwana yang artinya
alam. Menurut Puspayanti, et. al (2023) konsep Palemahan menegaskan
ketergantungan mutlak manusia pada alam, dari pemenuhan kebutuhan hidup
hingga proses akhir kehidupan [20]. Keyakinan akan kemurahan alam menuntut
solidaritas kolektif dalam menjaga keseimbangan ekologis sebagai wujud syukur.
Ketenangan hidup manusia bergantung pada kelestarian bhuwana agung,
karena secara hakiki manusia adalah bagian dari alam yang tak terpisahkan
(Budiastika, 2022) [15].

Dalam pembahasan mengenai nilai palemahan, tidaklah lengkap jika tidak
menyinggung secara singkat tentang ekosentrisme. Konsep ekosentrisme
menawarkan pendekatan etis yang memandang alam sebagai kesatuan
ekosistem yang saling terhubung mencakup seluruh komponen ekosistem, baik
organik maupun anorganik. Pendekatan ini didasarkan pada prinsip-prinsip
ekologis, evolusioner, dan kosmologis yang selaras dengan nilai-nilai kearifan

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

409



Ni Made Anggita Sastri Mahadewi!, Lulu Kaisa Nafisah?, I Dewa Ayu Agung Deanti Maheswari3
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 404 - 413

lokal tradisional. Sebagai bentuk spiritualitas ekologis, ekosentrisme berfungsi
sebagai jembatan antara pengetahuan ilmiah, norma agama, dan kesadaran
kosmis, menawarkan solusi pragmatis bagi masalah lingkungan melalui
pendekatan integral yang mengharmonikan manusia dengan hukum alam (Putra,
2022) [21] [22].

Penelitian ini mengungkap bahwa nilai Palemahan diwujudkan warga Desa
Sulangai melalui pemanfaatan lahan teba secara produktif untuk berkebun.
Berdasarkan wawancara dengan informan setempat, teridentifikasi berbagai
jenis tanaman yang dibudidayakan seperti pisang, keladi, kunyit, hingga pohon
cokelat. Selain itu, nilai Palemahan juga tercermin dalam aktivitas gotong royong
membersihkan lingkungan dan aliran sungai yang dilakukan secara berkala.
Namun demikian, masih ditemukan praktik kontradiktif berupa kebiasaan
membuang sampah ke teba, meskipun beberapa warga telah berupaya
meminimalisir dampaknya dengan cara membakar sampah dalam Ilubang
khusus.

Dalam masyarakat tradisional, kebiasaan yang dilakukan secara turun-
temurun memiliki kekuatan sosial yang sangat besar karena melekat pada
identitas, rasa kebersamaan, dan legitimasi budaya. Suatu praktik tidak hanya
dianggap “benar” karena rasional atau bermanfaat, tetapi karena ia “sudah
menjadi kebiasaan leluhur”. Akibatnya, ketika nilai-nilai kearifan lokal yang
bersifat ideal, seperti Palemahan atau Pawongan, berhadapan dengan praktik
konkret yang sudah mengakar, seperti kebiasaan membuang sampah di teba,
nilai-nilai luhur tersebut sering tidak cukup kuat untuk mengubah perilaku aktual
masyarakat.

Kesadaran masyarakat terhadap pentingnya menjaga lingkungan sesuai
prinsip Tri Hita Karana sudah tinggi, praktik pengelolaan sampah masih belum
konsisten. Warga mengusulkan solusi seperti edukasi, penyediaan fasilitas, dan
pemilahan sampah. Hal ini sejalan dengan hasil temuan penelitian Irawati, et.al
(2024) di Desa Kesiman Kertalangu, yang menunjukkan dampak positif dari
pengelolaan sampah berbasis Tri Hita Karana, meskipun belum optimal.
Berbagai solusi seperti edukasi, penyediaan fasilitas, dan pemilahan sampah
telah diusulkan. Meski ada kemajuan, internalisasi nilai Palemahan masih perlu
dikuatkan lewat pendekatan holistik. Sinergi masyarakat, pemerintah desa, dan
adat menjadi kunci keberhasilan pengelolaan sampah berkelanjutan berbasis
nilai local [3].

Analisis Teori Konstruksi Sosial Peter L. Berger dan Thoman Luckman
terhadap Internalisasi Nilai Tri Hita Karana oleh Masyarakat Desa Sulangai

Berdasarkan perspektif Berger dan Luckmann, internalisasi nilai Tri Hita
Karana merupakan realitas sosial yang terbentuk melalui tiga tahap:
eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi. Tahap eksternalisasi terjadi ketika
nilai-nilai budaya dan kebiasaan masyarakat, seperti Tri Hita Karana dan praktik
membuang sampah ke teba menjadi bagian tak terpisahkan dari kehidupan
sehari-hari. Nilai Tri Hita Karana tidak hanya mengakar kuat sebagai pedoman
hidup masyarakat Hindu Bali untuk menciptakan harmoni, tetapi juga
dipraktikkan secara nyata. Sementara itu, kebiasaan membuang sampah ke teba
dianggap bermanfaat bagi kesuburan tanah. Kedua praktik tersebut telah melalui
proses eksternalisasi, di mana masyarakat menerima dan meyakini nilai-nilai
sebagai kebenaran yang patut diimplementasikan dalam aktivitas sehari-hari
[23].

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

410



Ni Made Anggita Sastri Mahadewi!, Lulu Kaisa Nafisah?, I Dewa Ayu Agung Deanti Maheswari3
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 404 - 413

Tahap objektivasi menunjukkan ketimpangan dalam pelembagaan nilai.
Meskipun masyarakat secara teoritis memahami pentingnya Tri Hita Karana,
implementasinya dalam pengelolaan sampah masih lemah. Hal ini tercermin dari
masih berlangsungnya praktik buang sampah ke teba yang didukung oleh
ketiadaan larangan dari tokoh berpengaruh dan persepsi manfaat tradisionalnya.
Padahal, dengan meningkatnya volume sampah anorganik, praktik ini justru
bertentangan dengan prinsip Palemahan [23]

Guna memperkuat internalisasi nilai, diperlukan strategi terpadu yang
memadukan pendekatan kultural dan struktural. Peran pemuka adat dan agama
menjadi krusial dalam sosialisasi nilai karena pengaruh mereka yang besar di
masyarakat. Di sisi lain, pemerintah desa perlu menyediakan infrastruktur
pengelolaan sampah yang memadai seperti TPS, gerobak sampah, dan petugas
kebersihan. Edukasi berkelanjutan tentang pemilahan sampah dan penyediaan
contoh konkret dari warga yang peduli lingkungan juga diperlukan untuk
mempercepat perubahan perilaku.Proses internalisasi yang optimal akan
tercapai ketika nilai-nilai Tri Hita Karana tidak hanya dipahami secara kognitif,
tetapi juga dihayati dan diwujudkan dalam tindakan nyata sehari-hari. Tahap ini
menjadi penentu dalam pembentukan identitas sosial warga sebagai pelestari
lingkungan yang selaras dengan nilai-nilai kearifan lokal [23].

D. KESIMPULAN

Perubahan komposisi sampah dari dominasi bahan organik menjadi bahan
anorganik seperti plastik telah menggeser makna ekologis praktik tradisional
membuang sampah di teba. Praktik yang dahulu sejalan dengan prinsip
Palemahan kini justru menimbulkan kontradiksi, karena berkontribusi terhadap
pencemaran dan kerusakan lingkungan. Di sisi lain, nilai Pawongan yang
menekankan solidaritas sosial seharusnya dapat menjadi modal kolektif untuk
mengatasi persoalan lingkungan, namun dalam praktiknya solidaritas tersebut
masih terfokus pada aktivitas ritual dan sosial, bukan pada pengelolaan
lingkungan yang berkelanjutan. Kondisi ini diperparah oleh kuatnya otoritas
tradisi turun-temurun yang sering kali mengalahkan nilai-nilai kearifan lokal ideal,
sehingga perilaku lama tetap dipertahankan meskipun tidak lagi relevan secara
ekologis. Dengan demikian, tantangan utama bukan terletak pada hilangnya nilai
budaya, melainkan pada kurangnya reinterpretasi nilai-nilai Tri Hita Karana agar
lebih kontekstual dan aplikatif terhadap perubahan sosial-ekologis masa Kkini.
Reaktualisasi prinsip Palemahan dan Pawongan menjadi krusial untuk
menjembatani idealisme budaya dengan tindakan nyata pelestarian lingkungan.

DAFTAR PUSTAKA

[1] Mahadewi, Ni Made Anggita Sastri & Putu Titah Kawitri Resen. (2023).
Menguak Perilaku Masyarakat dalam Pemanfaatan Lahan Teba di Desa
Sulangai, Kecamatan Petang, Kabupaten Badung. Jurnal limiah Widya
Sosiopolitika, 6(2), 1-15.

[2] Mardiana, I. M. (2025). Implementasi Ajaran Tri Hita Karana Sebagai Upaya
Pembentukan Karakter Peduli Lingkungan Bagi Siswa di SDN 3 Sesetan.
Pratyaksa: Jurnal llmu Pendidikan, Sosial dan Humaniora, 1(1), 233-245.

[3] Irawati, R., & Al Amin, I. I. (2024). Pengelolaan Sampah dengan Kearifan
Lokal “Tri Hita Karana” Studi Kasus: Desa Kesiman Kertalangu, Bali.
Journal of Social Work and Empowerment, 3(2), 74-91.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

411



Ni Made Anggita Sastri Mahadewi!, Lulu Kaisa Nafisah?, I Dewa Ayu Agung Deanti Maheswari3

SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 404 - 413

[4]

[5]

[6]
[7]

[8]

[9]

[10]

[11]

[12]

[13]

[14]

[15]

[16]

[17]

[18]

[19]

Widianto, Ahmad Arif dan Rose Fitria Lutfiana. (2021). Kearifan Lokal
Kabumi: Media Internalisasi Nilai-Nilai Karakter Masyarakat Tuban Jawa
Timur. Jurnal Satwika: Kajian llmu Budaya dan Perubahan Sosial, Vol 5
(2021) (1), 118-130. Diakses melalui:
https://ejournal.umm.ac.id/index.php/JICC/article/download/15929/9078
Miles, Matthew B., dan A. Michael Huberman. (1992). Analisis Data
Kualitatif: Buku Sumber tentang Metode-Metode Baru. Penerjemah,
Tjeptjep Rohendi Rohidi. Jakarta: Ul-Press.

Njatrijani, R. (2018). Kearifan lokal dalam perspektif budaya Kota
Semarang. Gema keadilan, 5(1), 16-31.

Batubara, R., Mardiansyah, R., & AM, A. S. (2022). Pengadaan Tong
Sampah Organik Dan Anorganik Dikelurahan Indro Kecamatan Kebomas
Gresik. DedikasiMU: Journal of Community Service, 4(1), 101-107.
Febriadi, I. (2019). Pemanfaatan sampah organik dan anorganik untuk
mendukung go green concept di sekolah. Abdimas: Papua Journal of
Community Service, 1(1), 32-39.

Wiranata, I. J., Karisma, G., & Sulistyo, I. (2024). Pengelolaan Sampah
Makanan untuk Mendukung Keamanan Lingkungan Global. Ragom Jurnal
Pengabdian Masyarakat, 2(1), 28-36

Yuliastuti, 1. A. N., Yasa, I. N. M., & Jember, I. M. (2013). Partisipasi
masyarakat dalam pengelolaan sampah di Kabupaten Badung. E-Jurnal
Ekonomi dan Bisnis Universitas Udayana, 2(6), 374-393.

Hayat, H., & Zayadi, H. (2018). Model inovasi pengelolaan sampah rumah
tangga. JU-ke (Jurnal Ketahanan Pangan), 2(2), 131-141.

Rini, I. G. A. I. S., & Putra, I. N. G. M. (2024). Pemberdayaan Masyarakat
Dalam Pengelolaan Sampah Plastik Pada Desa Peliatan, Kecamatan Ubud,
Kabupaten Gianyar, Bali. Community Service Journal (CSJ), 6(2), 107-119.
Husien, N., Handayani, S. A., & Rosamah, E. (2024). Pelatihan
Pemanfaatan Limbah Organik dari Buah-buahan dan Sayuran Sebagai
Bahan Baku Pembuatan Eco Enzyme. ABDIKU: Jurnal Pengabdian
Masyarakat Universitas Mulawarman, 3(1), 1-9.

Junedi, H., Listyarini, D., Endriani, E., Sunarti, S., & Wiskandar, W. (2022).
Internalisasi karakter peduli lingkungan melalui manajemen sampah berasis
6R. Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 28(1), 75-80.

Budiastika, | Made. (2022). Implentasi Ajaran Tri Hita Karana Dalam
Kehidupan. Diakses melalui: https://kemenag.go.id/read/implentasi-ajaran-
tri-hita-karana-dalam-kehidupan-01lnvl [Diakses 10 November 2022].
Adhitama, S. (2020). Konsep Tri Hita Karana dalam ajaran kepercayaan
budi daya. Dharmasmrti: Jurnal llmu Agama dan Kebudayaan, 20(2), 29-
45.

Silawati, N. W. S. (2021). Peranan Penyuluh Agama Hindu Dalam
Mengimplementasikan Ajaran Tri Hita Karana Bagi Masyarakat Kabupaten
Tabanan. VIDYA SAMHITA: Jurnal Penelitian Agama, 7(1), 114-127.
Parmajaya, |. P. G. (2018). Implementasi konsep Tri Hita Karana dalam
perspektif kehidupan global: Berpikir global berperilaku lokal. Purwadita:
Jurnal Agama dan Budaya, 2(2), 27-33.

Affandi, L. H., Sutajaya, I. M., & Suja, I. W. (2022). Aktualisasi Nilai
Pawongan Dalam Ajaran Tri Hita Karana pada Pengembangan Komunitas
Belajar Profesional Bagi Guru. Jurnal limiah Pendidikan Citra Bakti, 9(1),
62-75.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

412


https://ejournal.umm.ac.id/index.php/JICC/article/download/15929/9078
https://kemenag.go.id/read/implentasi-ajaran-tri-hita-karana-dalam-kehidupan-01nv1
https://kemenag.go.id/read/implentasi-ajaran-tri-hita-karana-dalam-kehidupan-01nv1

Ni Made Anggita Sastri Mahadewi!, Lulu Kaisa Nafisah?, I Dewa Ayu Agung Deanti Maheswari3

SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 404 - 413

[20]

[21]

[22]

[23]

Puspayanti, A., Lasmawan, I. W., & Suharta, I. G. P. (2023). Konsep Tri Hita
Karana Untuk Pengembangan Budaya Harmoni Melalui Pendidikan
Karakter. Andragogi Jurnal Diklat Teknis Pendidikan Dan Keagamaan,
11(1).

Putra, I. W. S. (2022). Etika lingkungan dalam perspektif filsafat Jaina.
Widya Katambung: Jurnal Filsafat Agama Hindu, 13(2), 45-54.

Suka, I. Ginting. (tanpa tahun). Buku Bahan Ajar: Teori Etika Lingkungan
Antroposentrisme dan Ekosentrisme. Diakses melalui:
https://simdos.unud.ac.id/uploads/file_pendidikan_1_ dir/e793d570c2f976a
0799244c82636e42e.pd. [Diakses 27 Agustus 2022]

Poloma, Margaret M. (1984). Sosiologi Kontemporer. Penerjemah, Tim
YASOGAMA. Jakarta: CV. Rajawali.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

413


https://simdos.unud.ac.id/uploads/file_pendidikan_1_dir/e793d570c2f976a0799244c82636e42e.pd
https://simdos.unud.ac.id/uploads/file_pendidikan_1_dir/e793d570c2f976a0799244c82636e42e.pd

