SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara)
https:/ /journal literasisains.id/index.php/sabana
DOI: 10.55123 / sabana.v4i3.6594
e-ISSN 2829-6133 (Media Elektronik =~ &8&
Vol. 4 No. 3 (Desember 2025) 414-425 SHVBAINGH
Received: October 13, 2025 | Accepted: October 23, 2025 | Published: December 20, 2025

DARI TRADISI KE INOVASI: UPAYA KOMUNITAS DIAJENG SEMARANG
DALAM MELESTARIKAN KEBAYA DAN JARIK

Nursalima Tsalats Hadimar Putri?, Siti Maziyah?', Suryani®
L2"3Fakultas lImu Budaya, Universitas Diponegoro, Semarang, Indonesia
Email: *nursalimatsalats@gmail.com, 2siti.maziyah@Ilive.undip.ac.id, 3suryani@live.undip.ac.id

ABSTRAK

Sebagai negara multikultural, Indonesia memiliki kekayaan warisan budaya yang luas
dan beragam, di antaranya kebaya dan jarik yang merepresentasikan identitas
perempuan Indonesia. Keduanya telah diakui secara resmi oleh UNESCO sebagai
warisan budaya tak benda. Penelitian ini mengkaji strategi pelestarian kebaya dan jarik
di Kota Semarang yang dilakukan oleh Komunitas Diajeng Semarang di tengah dinamika
modernisasi. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode
etnografi, melibatkan sepuluh informan yang dipilih melalui teknik purposive sampling,
terdiri atas anggota komunitas dan pihak terkait. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
Komunitas Diajeng Semarang memiliki peran penting dalam mempertahankan
eksistensi kebaya dan jarik melalui berbagai inisiatif kreatif seperti kampanye media
sosial, lokakarya edukatif, serta kolaborasi dengan desainer lokal, lembaga pendidikan,
dan instansi pemerintah. Penelitian ini juga menegaskan bahwa Komunitas Diajeng
Semarang berhasil memposisikan kebaya dan jarik sebagai simbol budaya yang tetap
relevan di tengah masyarakat modern. Temuan ini menyoroti peran ganda komunitas
budaya, yaitu tidak hanya sebagai pelestari tradisi, tetapi juga sebagai agen transformasi
sosial dan budaya. Dengan demikian, Komunitas Diajeng Semarang menjadi model
konkret strategi pelestarian budaya yang berkelanjutan dengan mengintegrasikan nilai-
nilai tradisional dan praktik modern.

Kata Kunci: Kebaya, Jarik, Komunitas Diajeng Semarang, Warisan Budaya,
Keberlanjutan Budaya

ABSTRACT

As a multicultural nation, Indonesia holds an extensive and diverse cultural heritage,
among which kebaya and jarik stand as profound representations of Indonesian women’s
identity. Both have been officially recognized by UNESCO as elements of intangible
cultural heritage. This study explores the preservation strategies of kebaya and jarik in
Semarang City implemented by the Diajeng Semarang Community amidst the ongoing
dynamics of modernization. Utilizing a qualitative approach with an ethnographic
method, this research involved ten informants selected through purposive sampling,
including community members and relevant stakeholders. The findings indicate that the
Diajeng Semarang Community plays a pivotal role in sustaining the existence of kebaya
and jarik through a range of creative initiatives such as social media campaigns,
educational workshops, and collaborations with local designers, educational institutions,
and government agencies. The study further demonstrates that the Diajeng Semarang
Community has effectively positioned kebaya and jarik as cultural symbols that remain
relevant within contemporary society. These findings underscore the dual function of
cultural communities, not only as preservers of tradition but also as agents of social and
cultural transformation. Consequently, the Diajeng Semarang Community serves as a
concrete model of sustainable cultural preservation that bridges traditional values and
modern practices.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

414


mailto:nursalimatsalats@gmail.com
mailto:siti.maziyah@live.undip.ac.id
mailto:suryani@live.undip.ac.id

Nursalima Tsalats Hadimar Putri!, Siti Maziyah?, Suryani®
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 414 - 425

Keywords: Kebaya, Jarik, Diajeng Semarang Community, Cultural Heritage, Cultural
Sustainability

A. PENDAHULUAN

Kebaya dan jarik sebagai cerminan pakaian tradisional perempuan
Indonesia, merupakan salah satu di antara warisan budaya yang cukup terkenal.
Kebaya dan jarik telah menjadi simbol budaya Indonesia yang kaya akan nilai-
nilai tradisional dan keindahan. Kebaya telah ditetapkan sebagai salah satu
warisan budaya tak benda kolektif pada 4 Desember 2024 bersama empat
negara serumpun, yakni Singapura, Malaysia, Thailand, dan Brunei Darussalam
melalui sidang Intergovernmental Committee on Intangible Cultural Heritage
(ICH) ke-19 di Paraguay [1]. Hal ini menandakan bahwa nilai sejarah dan budaya
telah diakui secara global.

Terdapat beberapa catatan yang mengatakan jika kebaya berasal dari
bahasa Portuguis “Cabaia” yang memiliki arti pakaian panjang yang dipakai oleh
perempuan [2]. Kebaya selalu identik dipasangkan dengan jarik atau kain yang
membalut tubuh [3]. Sedangkan jarik merupakan kain dengan motif dan teknik
batik sebagai elemen tradisional yang menjadikannya penuh arti [4]. Hal ini
menjadikan bahwa jarik juga memiliki pengakuan internasional setelah batik
ditetapkan UNESCO pada tahun 2009 sebagai Masterpieces of the Oral and
Intangible Cultural Heritage of Humanity [5]. Kedua pengakuan ini mempertegas
posisi kebaya dan jarik sebagai simbol identitas kolektif perempuan Indonesia
yang perlu dijaga keberlanjutannya. Namun, di tengah derasnya arus
modernisasi dan globalisasi, penggunaan kebaya dan jarik mulai terpinggirkan
oleh gaya hidup praktis dan tren busana modern yang lebih instan. Hal ini
menjadikan pelestarian kebaya dan jarik sebagai isu yang semakin mendesak,
bukan sekadar untuk mempertahankan bentuk fisik warisan budaya, tetapi juga
nilai-nilai kultural yang terkandung di dalamnya.

Dalam konteks inilah Komunitas Diajeng Semarang hadir sebagai salah
satu inisiatif sosial-budaya yang berupaya menjembatani antara tradisi dan
modernitas. Komunitas ini tidak hanya melestarikan kebaya dan jarik melalui
kegiatan budaya dan edukatif, tetapi juga berperan sebagai agen perubahan
(agent of change) yang menghidupkan kembali makna busana tradisional di
tengah masyarakat urban. Keberadaan komunitas ini menunjukkan bahwa masih
ada semangat untuk menjaga tradisi dan budaya Indonesia di tengah gempuran
budaya asing [6]. Melalui program kreatif seperti kampanye media sosial,
workshop, dan kolaborasi lintas sektor, Komunitas Diajeng mampu
mengaktualisasikan kebaya dan jarik sebagai bagian dari gaya hidup modern
tanpa menghilangkan nilai-nilai tradisionalnya.

Penelitian ini memfokuskan Kkajiannya terhadap Komunitas Diajeng
Semarang sebagai model komunitas budaya yang berhasil menerapkan prinsip
keberlanjutan budaya (cultural sustainability). Jika penelitian sebelumnya lebih
banyak membahas kebaya atau jarik dari aspek sejarah, simbolik, atau ekonomi
kreatif, maka penelitian ini menyoroti bagaimana komunitas budaya berperan
aktif menjaga keberlanjutan nilai-nilai tradisi di tengah tantangan modernisasi.

Untuk memahami dinamika tersebut, penelitian ini menggunakan kerangka
teori AGIL yang dikemukakan oleh Talcott Parsons. Sebuah konsep yang
dikembangkan oleh Talcott Parsons untuk memahami bagaimana sistem sosial
berfungsi dan mempertahankan kelangsungannya [7]. Teori ini menekankan
bahwa setiap sistem sosial, termasuk komunitas budaya seperti Diajeng
Semarang, harus memenuhi empat fungsi dasar dari AGIL agar dapat tetap

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

415



Nursalima Tsalats Hadimar Putri!, Siti Maziyah?, Suryani®
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 414 - 425

bertahan, yaitu Adaptation (A), Goal Attainment (G), Integration (I), dan Latency
(L). Kerangka ini relevan digunakan untuk menganalisis bagaimana Komunitas
Diajeng Semarang beradaptasi terhadap perubahan sosial, mencapai tujuan
pelestarian budaya, menjaga integrasi internal komunitas, serta memelihara nilai
dan motivasi budaya di tengah masyarakat modern.

Dengan demikian, tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis strategi
pelestarian yang dilakukan oleh Komunitas Diajeng Semarang, menelaah upaya-
upaya inovatif dalam menjaga eksistensi kebaya dan jarik, serta menilai dampak
sosial dan kultural yang dihasilkan terhadap keberlanjutan budaya lokal di era
modern. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi konseptual bagi
kajian antropologi dan sosiologi budaya, khususnya dalam memahami peran
komunitas budaya sebagai agen keberlanjutan tradisi di tengah dinamika global.

B. METODE PENELITIAN

Penelitian ini dilakukan dengan menggunakan pendekatan kualitatif
dengan jenis penelitian kualitatif deskriptif. Pendekatan kualitatif deskriptif
merupakan strategi penelitian yang di dalamnya peneliti menyelidiki kejadian,
fenomena kehidupan individu-individu, dan meminta seorang atau sekelompok
individu untuk menceritakan kehidupan mereka. Informasi yang didapat tersebut
kemudian diceritakan kembali oleh peneliti dalam kronologi deskriptif [8].
Sementara itu, metode etnografi digunakan untuk memahami praktik pelestarian
kebaya dan jarik dari sudut pandang para pelaku budaya itu sendiri (pendekatan
emic), yakni anggota Komunitas Diajeng Semarang dan pihak yang terlibat di
dalamnya. Tujuan dari penelitian etnografi sendiri adalah memahami lebih dalam
tentang kebudayaan dari sudut pandang mereka yang hidup di dalamnya (emic),
sehingga menghasilkan pengetahuan yang kaya dan relevan tentang suatu
kelompok sosial [9]. Melalui metode ini, peneliti terlibat langsung dalam aktivitas
komunitas dan melakukan observasi partisipatif serta wawancara mendalam.
Pendekatan etnografi memungkinkan peneliti memahami bagaimana nilai,
simbol, dan praktik budaya direproduksi dalam konteks kehidupan sehari-hari,
serta bagaimana kebaya dan jarik dimaknai sebagai identitas kultural di tengah
arus modernisasi.

Penelitian dilakukan di Kota Semarang, Jawa Tengah, dengan fokus utama
pada aktivitas Komunitas Diajeng Semarang. Waktu penelitian berlangsung
selama November 2024 hingga Maret 2025, mencakup tahap observasi,
wawancara, dan dokumentasi kegiatan. Pemilihan informan dilakukan dengan
teknik purposive sampling, yaitu memilih individu yang dianggap paling
memahami fenomena yang diteliti. Kriteria pemilihan informan mencakup:
keterlibatan aktif dalam kegiatan komunitas, pemahaman terhadap nilai-nilai
budaya kebaya dan jarik, serta kesediaan berpartisipasi dalam wawancara dan
observasi. Total terdapat sepuluh informan, yang terdiri atas:

1) Anggota senior dan pendiri komunitas, yang memahami visi, sejarah, dan
strategi pelestarian budaya.

2) Anggota Diajeng Junior (DIOR), sebagai representasi generasi muda yang
terlibat dalam proses regenerasi budaya.

3) Pihak eksternal yang pernah berkolaborasi dengan komunitas.

Kemudian, data dikumpulkan melalui tiga teknik utama, yakni:

1) Observasi partisipatif, dilakukan dengan mengikuti kegiatan seperti workshop,
roadshow, dan prosesi jembrengan kain jarik untuk mengamati interaksi dan
nilai budaya yang muncul.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

416



Nursalima Tsalats Hadimar Putri!, Siti Maziyah?, Suryani®
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 414 - 425

2) Wawancara mendalam (in-depth interview), dilakukan secara semi-terstruktur
guna menggali pengalaman, persepsi, dan makna kebaya serta jarik bagi para
informan.

3) Dokumentasi, mencakup foto kegiatan, arsip media sosial komunitas, dan
publikasi daring yang relevan.

Data yang diperoleh kemudian dianalisis secara kualitatif mengikuti

tahapan Miles dan Huberman (1994) [10], yang meliputi:

1) Pengumpulan data melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi;

2) Reduksi data, yaitu menyeleksi informasi yang relevan dengan fokus
penelitian, terutama terkait strategi pelestarian budaya dan fungsi AGIL;

3) Penyajian data, dengan menyusun narasi tematik dan kutipan wawancara
untuk menampilkan pola-pola sosial; dan

4) Penarikan kesimpulan, dengan menginterpretasikan hasil analisis dan
memverifikasi temuan melalui triangulasi sumber dan metode.

C.HASIL DAN PEMBAHASAN
Strategi Pelestarian Kebaya dan Jarik oleh Komunitas Diajeng Semarang

Sejak didirikan pada tahun 2016, oleh Bu Maya Dewi selaku founder
Komunitas Diajeng Semarang fokus pada misi pelestarian busana tradisional,
khususnya kebaya dan jarik. Mereka mengembangkan nilai-nilai budaya melalui
pemakaian jarik dengan melibatkan masyarakat lokal untuk memelihara dan
melestarikan warisan budaya. Dalam upaya ini, anggota komunitas didorong
untuk memahami nilai-nilai tradisi, gaya hidup, dan aspek budaya lainnya.
Pemahaman ini bertujuan untuk menarik minat masyarakat, terutama generasi
muda, agar lebih mencintai dan menghargai budaya mereka sendiri. Komunitas
Diajeng memiliki misi khusus sebagai media untuk mengedukasi dan
menyadarkan masyarakat mengenai budaya dan kebudayaan [11].

Beberapa kegiatan yang rutin dilaksanakan oleh Komunitas Diajeng,
diantaranya sebagai berikut; mempromosikan penggunaan kebaya dan jarik
dalam setiap kegiatan yang berkaitan dengan budaya, menyelenggarakan
roadshow edukasi budaya, untuk mengedukasi generasi muda agar mencintai
budaya mereka, menerima undangan dari berbagai pihak untuk menghadiri atau
mengisi acara budaya, memberikan tutorial tentang cara berkain kepada anggota
komunitas dan pihak eksternal yang tertarik untuk belajar, melaksanakan prosesi
jembrengan kain jarik sebagai media edukasi untuk memperkenalkan motif-motif
dari kain jarik beserta makna filosofinya kepada generasi muda, serta
mengadakan pelatihan untuk memberdayakan potensi anggota dan mendukung
pengembangan usaha mikro, kecil, dan menengah (UMKM).

>

Gambar 1. Prosesi Jembrefng—an Kain Jari
Sumber: Dokumentasi Peneliti, 2025

”

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

417



Nursalima Tsalats Hadimar Putri!, Siti Maziyah?, Suryani®
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 414 - 425

Sebagai perwujudan dari keseriusan dalam menunjukkan inovasi
penggunaan dan pengetahuan mengenai keberlanjutan pelestarian budaya
kepada generasi muda, khususnya dalam konteks kebaya dan jarik, Komunitas
Diajeng Semarang tidak hanya melaksanakan berbagai aktivitas kebudayaan,
namun sang founder juga membentuk Komunitas Diajeng Junior (DIOR) sebagai
wadah untuk para anggota yang termasuk pada kategori usia anak-anak hingga
remaja akhir. DIOR hadir sebagai respons atas kekhawatiran akan semakin
lunturnya pemahaman generasi muda terhadap busana tradisional dan nilai-nilai
budaya yang melekat di dalamnya. Hal ini dilakukan oleh sang founder sebagai
salah satu semangat regenerasi dalam suatu komunitas yang menurutnya
sangat penting dimiliki oleh komunitas yang bergerak dalam bidang budaya yang
berkelanjutan (sustainable culture). Melalui hal ini, para anggota DIOR tidak
hanya belajar tentang cara memakai kebaya dan jarik dengan baik dan benar,
tetapi juga memahami filosofi, sejarah, makna, dan tata cara berbusana
tradisional.

DIOR juga cukup menjadi ruang aman (safe space) bagi generasi muda
perempuan untuk mengekspresikan identitas budaya mereka tanpa tekanan dari
tren modern yang seringkali cenderung mengabaikan kearifan lokal. Dalam
Komunitas Diajeng Junior (DIOR), anak-anak diberi kesempatan untuk tampil
dan bersuara. Mereka dapat memilih kain yang mereka sukai, memadupadankan
dengan aksesori yang mereka gemari, bahkan belajar memperagakan busana
dalam berbagai panggung budaya. Tak jarang, para anggota DIOR juga tampil
dalam acara-acara besar seperti festival budaya dan kegiatan kolaboratif yang
diikuti oleh Komunitas Diajeng. Pengalaman-pengalaman inilah yang secara
tidak langsung membentuk pemahaman dan kedekatan emosional para anggota
DIOR terhadap kebaya dan jarik, sehingga mereka tidak hanya mengenal
busana tradisional sebagai simbol budaya, namun juga sebagai bagian dari
identitas diri yang dapat diekspresikan dengan cara yang kreatif dan
menyenangkan.

Kolaborasi Eksternal dalam Upaya Pelestarian Kebaya dan Jarik

Strategi yang dilakukan oleh Komunitas Diajeng Semarang dalam
pelestarian kebaya dan jarik tidak hanya tercermin dari berbagai program yang
hanya dirancang untuk dilaksanakan oleh para anggota internal komunitas.
Terdapat juga beberapa kolaborasi yang menunjukkan upaya dari Komunitas
Diajeng Semarang dalam melestarikan warisan kebaya dan jarik lewat kolaborasi
atau kerja sama dengan pihak-pihak eksternal. Dukungan dan kolaborasi lintas
sektor ini menjadikan Komunitas Diajeng Semarang tidak hanya sebagai pelopor
dalam pelestarian kebaya dan jarik, tetapi juga sebagai aktor penting dalam
gerakan budaya yang lebih besar. Bukan hanya sebatas komunitas lokal yang
menjalankan aktivitas berkala, melainkan juga merupakan bagian dari upaya
kolektif untuk mempertahankan identitas budaya bangsa.

Kolaborasi dilakukan dengan beberapa desainer lokal yang membuka
peluang lahirnya desain-desain kebaya dan jarik yang tetap berakar pada nilai-
nilai tradisional, namun lebih relevan dengan gaya hidup modern. Selain itu,
Komunitas Diajeng juga turut memperluas jejaring sosial mereka dengan
kolaborasi bersama pihak luar seperti dengan dinas pemerintah setempat,
instansi akademik, beberapa organisasi atau komunitas lain, serta berbagai
platform media massa. Kerja sama melalui berbagai kegiatan, baik dalam bentuk
acara formal seperti seminar dan festival, maupun acara informal seperti kegiatan

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

418



Nursalima Tsalats Hadimar Putri!, Siti Maziyah?, Suryani®
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 414 - 425

menari yang rutin dilaksanakan, berhasil membangun rasa kebersamaan
sekaligus mempererat hubungan baik antar sesama anggota komunitas maupun
pihak eksternal yang berinteraksi secara langsung dengan Komunitas Diajeng
Semarang.

Sebagai salah satu contoh kolaborasi Komunitas Diajeng Semarang
dengan pihak eksternal adalah melalui kegiatan workshop Sekar Jarik bersama
organisasi Satuan Karya (Saka) Pariwisata Kota Semarang. Kehadiran
Komunitas Diajeng dalam kegiatan ini bukan hanya sebagai tamu undangan,
melainkan sebagai pengisi utama acara untuk menyampaikan nilai-nilai budaya
yang terkandung dalam warisan kain jarik melalui pendekatan yang edukatif dan
interaktif. Rangkaian pada acara ini terdiri dari kegiatan jembrengan kain jarik,
sesi edukatif mengenakan kain jarik dengan cara yang praktis dan mudah,
flashmob goyang Semarangan khas Komunitas Diajeng, dan kemudian diakhiri
dengan sesi buka puasa bersama. Partisipasi Komunitas Diajeng dalam kegiatan
ini telah menunjukkan bahwa pelestarian budaya tidak harus selalu dilakukan
secara formal dan kaku, tetapi dapat dikemas dalam format yang inklusif,
menyenangkan, dan relevan dengan konteks kekinian. Melalui kegiatan ini,
Komunitas Diajeng berhasil menghadirkan nilai-nilai budaya lokal dalam ruang
terbuka bagi generasi muda, sekaligus memperkuat semangat lintas organisasi
untuk terus menjaga dan melestarikan warisan budaya bangsa di tengah arus
modernitas.

Gambar 2. Kolaborasi Komunitas Diajeng Semarang dengan Satuan Karya
Pariwisata Kota Semarang dalam Workshop Sekar Jarik
Sumber: Dokumentasi Peneliti, 2025

Komunitas Diajeng Semarang sebagai Aktor Pelestarian Warisan Kebaya
dan Jarik

Komunitas Diajeng Semarang tidak hanya dapat dilihat sebagai sebuah
komunitas pelestari budaya, melainkan juga sebagai sebuah sistem sosial yang
hidup dan dinamis di tengah perkembangan masyarakat Kota Semarang.
Sebagai suatu sistem sosial, Komunitas Diajeng terdiri dari berbagai unsur yang
saling berkaitan, mulai dari struktur organisasi, nilai-nilai budaya yang dijunjung,
hingga pola interaksi antar anggota yang mencerminkan solidaritas dan kerja
sama. Komunitas ini menjalankan fungsinya sebagai aktor pelestarian budaya
melalui berbagai kegiatan budaya yang tidak hanya fokus pada pelestarian
kebaya dan jarik, namun juga mengandung nilai edukasi, pemberdayaan
perempuan, dan regenerasi budaya. Analisis terkait peran dan dampak
Komunitas Diajeng dalam pelestarian kebaya dan jarik ini dilakukan dengan
skema AGIL (Adaptation, Goal Attainment, Integration, Latency) [7].

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

419



Nursalima Tsalats Hadimar Putri!, Siti Maziyah?, Suryani®
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 414 - 425

1. Adaptation (Adaptasi)

Komunitas Diajeng melakukan adaptasi dengan berbagai cara, antara lain
melalui inovasi kreasi penggunaan kebaya dan jarik yang lebih modern tanpa
meninggalkan nilai-nilai tradisional, kolaborasi dengan beberapa desainer lokal,
penggunaan sosial media untuk kampanye budaya, serta penyelenggaraan
acara kreatif. Komunitas Diajeng juga mampu membaca kebutuhan generasi
muda dengan menyelenggarakan workshop dan sesi edukasi yang
menumbuhkan kembali minat penggunaan kebaya dan jarik dalam kehidupan
sehari-hari, sehingga menghilangkan stigma bahwa kebaya dan jarik merupakan
busana yang bersifat kuno.

Selain itu, Komunitas Diajeng beradaptasi dengan modernitas melalui
strategi digitalisasi budaya. Penggunaan media sosial, terutama Instagram,
memungkinkan penyebaran nilai kebaya dan jarik dalam format yang populer dan
mudah diterima generasi muda. Konten visual dan naratif menjadikan kebaya
bukan sekadar simbol tradisi, tetapi tren gaya hidup yang fashionable. Adaptasi
ini menunjukkan keberhasilan komunitas dalam menerjemahkan nilai tradisional
ke dalam konteks modern tanpa kehilangan makna aslinya. Dalam hal ini,
Komunitas Diajeng tidak hanya berperan sebagai pelestari kebaya serta jarik,
namun juga tampil sebagai agen perubahan (agent of change) yang aktif dalam
merespons dinamika perubahan sosial dan budaya. Tidak hanya sekedar
mempertahankan nilai tradisional, namun melalui transformasi cara pandang
mereka, cukup menunjukkan dampak yang mereka berikan terhadap
penggunaan kebaya dan jarik untuk dapat tetap relevan di tengah masyarakat
modern.

2. Goal Attainment (Pencapaian Tujuan)

Sejak awal pendiriannya, Komunitas Diajeng Semarang telah memiliki visi
yang jelas, yaitu “Bangga Berjarik dan Berkebaya”. Dalam mencapai visi-nya,
KDS secara aktif melaksanakan berbagai program berbasis sukarela yang solid
dan produktif. Mereka aktif mengadakan dan menghadiri berbagai undangan
kegiatan budaya seperti festival, talkshow, workshop, hingga parade budaya.
Komunitas Diajeng juga menampilkan peragaan busana melalui fashion show
dan kegiatan jembrengan dalam berbagai event lokal dan nasional untuk
meningkatkan kebanggaan terhadap warisan budaya ini. Selain itu, komunitas ini
juga berupaya untuk merangkul generasi muda melalui pembentukan Komunitas
Diajeng Junior (DIOR), yang bertujuan untuk menciptakan regenerasi pelestarian
budaya sejak usia muda.

Komunitas Diajeng juga telah berhasil memperluas pengaruhnya dengan
menjalin kerja sama dengan berbagai pihak, termasuk dengan instansi
pendidikan seperti sekolah dan kampus, hingga pemerintah setempat.
Roadshow edukasi budaya yang rutin dilakukan oleh komunitas ini telah berhasil
memperluas jangkauan kampanye budaya ke ranah akademik, sementara kerja
sama dengan desainer lokal menghasilkan inovasi desain kebaya kasual yang
mendorong penggunaan harian. Kegiatan ini menandakan tercapainya tujuan
komunitas dalam menjadikan kebaya relevan dan inklusif. Pencapaian visi untuk
menjadikan kebaya sebagai busana kebanggaan perempuan Indonesia semakin
terlihat dengan adanya kebijakan yang dibuat oleh pemerintah setempat, yakni
dengan adanya Surat Edaran Gubernur Jateng No. 965/1454, tanggal 27 Mei
2021 mengenai pemberlakuan aturan penggunaan pakaian adat sebagai

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

420



Nursalima Tsalats Hadimar Putri!, Siti Maziyah?, Suryani®
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 414 - 425

Pakaian Dinas Harian (PDH) pada setiap hari Kamis kepada seluruh pegawai
ASN Pemprov Jateng [12].

Melalui berbagai bentuk kegiatan nyata, Komunitas Diajeng telah berhasil
menunjukkan komitmennya dalam menjaga dan menghidupkan kembali
eksistensi kebaya dan jarik sebagai bagian dari warisan budaya bangsa. Dengan
menghadiri  kegiatan-kegiatan yang bersifat undangan juga semakin
menunjukkan kesungguhan komunitas ini dalam proses pencapaian visi mereka
di tengah masyarakat luas. Berbagai festival budaya, edukasi budaya, serta
penguatan makna simbolis kebaya dan jarik di antara para anggota, tidak hanya
menunjukkan komunitas ini mencapai tujuan pelestarian budaya, namun juga
memperkuat rasa bangga dan kesadaran budaya di tengah masyarakat untuk
mengenakan kebaya dan jarik sebagai simbol warisan budaya. Menjadikan
kebaya dan jarik sebagai simbol kebanggaan budaya, dengan selalu
merepresentasikan dalam berbagai kesempatan, telah cukup menunjukkan
dampak nyata yang diberikan oleh komunitas ini. Pencapaian ini menunjukkan
bahwa pelestarian budaya tidak hanya sekedar mempertahankan bentuk fisik
warisan budaya tersebut, melainkan juga mencakup internalisasi nilai-nilai yang
menghidupi secara lintas generasi.

3. Integration (Integrasi)

Komunitas Diajeng Semarang cukup menunjukkan tingkat integrasi yang
kuat melalui berbagai pendekatan, seperti rutin mengadakan kegiatan bersama,
baik dalam bentuk acara formal seperti seminar dan festival, maupun acara
informal seperti kegiatan buka puasa bersama dan latihan menari yang rutin
mereka laksanakan. Kegiatan-kegiatan ini yang kemudian membangun rasa
kebersamaan sekaligus mempererat hubungan baik antar sesama anggota
komunitas maupun pihak eksternal yang berinteraksi secara langsung dengan
Komunitas Diajeng. Selain itu, keterbukaan mereka dalam menerima anggota
dari berbagai latar belakang, suku, agama, usia, dan kemampuan (passion),
semakin memperlihatkan semangat inklusivitas dalam komunitas ini.

Sebagai sebuah sistem, Komunitas Diajeng Semarang harus mengatur
hubungan antara bagian-bagian yang menjadi komponennya [13]. Kohesi sosial
komunitas diperkuat melalui interaksi rutin dan nilai solidaritas internal.
Sementara itu, kolaborasi eksternal dengan desainer, instansi pendidikan, dan
pemerintah daerah memperluas jejaring komunitas, menjadikannya bagian
integral dari ekosistem pelestarian budaya di Kota Semarang. Meskipun
beberapa kali mengalami konflik internal, namun sang founder dan para anggota
menerapkan prinsip seleksi alam, di mana hanya anggota yang memiliki
komitmen dan semangat kolektif terhadap tujuan komunitas yang mampu
bertahan hingga saat ini. Pengelolaan konflik ini juga memperkuat integrasi sosial
dan memperjelas nilai-nilai yang dianut komunitas, yakni sukarela, kebahagiaan,
dan kebersamaan dalam berkebaya dan berbudaya. Hal ini juga turut dipaparkan
oleh Parsons bahwa dengan adanya nilai-nilai yang dijadikan acuan tersebut,
membuat suatu tatanan sosial menjadi saling terhubung dan membentuk sistem
sosial yang memungkinkan adanya penyelesaian konflik secara damai [7].

Kuatnya nilai yang dipegang oleh seluruh anggota komunitas, yaitu nilai
kebanggaan terhadap kebaya dan jarik juga cukup menunjukkan proses integrasi
dari komunitas ini. Narasi kolektif mengenai makna filosofi yang terkandung
dalam busana tradisional ini semakin memperkuat keterikatan sosial antar
anggota, mulai dari generasi senior hingga generasi junior (DIOR). Bentuk

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

421



Nursalima Tsalats Hadimar Putri!, Siti Maziyah?, Suryani®
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 414 - 425

integrasi lainnya yang dilakukan oleh komunitas ini adalah melakukan kolaborasi
dengan berbagai pihak. Komunitas Diajeng yang rutin melakukan kegiatan
edukasi budaya dan menghadiri berbagai festival besar telah turut memperluas
jejaring sosial mereka dengan pihak luar.

4. Latency (Pemeliharaan Nilai dan Motivasi)

Fungsi pemeliharaan nilai dan regenerasi dijalankan melalui Diajeng Junior
(DIOR), sebuah inovasi penting yang menanamkan identitas budaya sejak dini.
DIOR mengintegrasikan pembelajaran nilai, praktik berkebaya, dan pengalaman
performatif, memastikan transmisi nilai dan keberlanjutan budaya dalam jangka
panjang. Secara keseluruhan, Komunitas Diajeng Semarang berperan sebagai
agen perubahan budaya yang berhasil mendekonstruksi stigma kebaya sebagai
pakaian kuno dan mereposisinya sebagai busana identitas perempuan modern.
Melalui adaptasi digital, kolaborasi kreatif, dan regenerasi budaya, komunitas ini
membuktikan bahwa pelestarian tradisi dapat berjalan seiring inovasi sosial,
menjadikannya model konkret keberlanjutan budaya (cultural sustainability) di
era kontemporer.

Dampak yang Diberikan oleh Komunitas Diajeng Semarang terhadap
Eksistensi Kebaya dan Jarik di Kota Semarang

Sesuai dengan visi utama mereka yakni “Bangga Berjarik dan Berkebaya”,
Komunitas Diajeng Semarang memperlihatkan proses pelestarian kebaya dan
jarik melalui berbagai strategi yang mereka lakukan. Di tengah perubahan sosial
budaya yang dinamis, kehadiran komunitas ini tidak hanya berfungsi sebagai
wadah pelestarian warisan budaya, tetapi juga memberikan berbagai dampak
nyata dalam beberapa aspek. Komunitas Diajeng menjadi ruang sosial bagi para
anggotanya untuk saling terhubung melalui aktivitas budaya. Hubungan ini
melahirkan rasa solidaritas, rasa memiliki, serta memperkuat ikatan antar
generasi. Dengan adanya kegiatan bersama, anggota tidak hanya menjaga
tradisi, tetapi juga membangun jaringan sosial yang lebih inklusif. Komunitas
Diajeng juga turut menjadi agen penguat identitas kolektif, khususnya terhadap
sesama perempuan yang merasa bangga dengan kebaya dan jarik sebagai
simbol kebangsaan.

Secara kultural, Komunitas Diajeng berperan dalam menghidupkan kembali
nilai-nilai budaya yang terkandung dalam kebaya dan jarik. Melalui kegiatan
seperti jembrengan kain jarik, lomba berkebaya dan berjarik, hingga
keikutsertaan dalam berbagai festival budaya, komunitas ini mampu
memperlihatkan bahwa kebaya dan jarik bukan sekadar pakaian, melainkan
representasi nilai historis, moral, serta estetika yang harus diwariskan. Inisiatif ini
membantu mencegah terkikisnya kebaya dan jarik sebagai simbol budaya di
tengah arus globalisasi dan modernisasi. Komunitas Diajeng juga secara
konsisten menghadirkan program edukasi, baik untuk anggotanya maupun
masyarakat luas. Misalnya, melalui kegiatan roadshow edukasi budaya yang
rutin mereka laksanakan dengan cara berkolaborasi dengan berbagai instansi
pendidikan dan pembentukan Diajeng Junior (DIOR) menjadi langkah strategis
untuk mengenalkan kebaya dan jarik kepada generasi muda, khususnya Gen Z.

Melalui metode edukasi yang interaktif dan kreatif, komunitas ini berhasil
menanamkan nilai historis sekaligus memodernisasi cara pandang generasi baru
terhadap busana tradisional, sehingga kebaya dan jarik dapat tetap relevan di
masa kini. Selain itu, Komunitas Diajeng juga menggunakan platform digital

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

422



Nursalima Tsalats Hadimar Putri!, Siti Maziyah?, Suryani®
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 414 - 425

seperti sosial media untuk membagikan konten, cerita, dan dokumentasi
kegiatan komunitas sebagai salah satu strategi kampanye budaya. Komunitas
Diajeng memanfaatkan sosial media sebagai salah satu alat adaptif dalam
kehidupan modern saat ini untuk semakin menyebarluaskan nilai-nilai budaya,
menjaring partisipasi, dan membentuk citra budaya yang menarik bagi generasi
muda serta masyarakat umum.

KOMUNITAS DIAJENG SEMARANG

Gaya Anggun
Kebaya dengan
Celana atau Rok

agi  terbatas: ‘pada kain a.
ai bawahan. Kini, kamu J|
g ngan memadukan
kebaya favoritmu be a celana atau rok.
Pilih kebaya dengan potongan yang pas di
tubuh, lalu kombinasikan dengan bawahan
polos atau bermotif nada  untuk
menciptakan siluet y 5
cocok untuk bel a, dari semi-
formal hingga tanpa kehilangan
sentuhan tradisi yang khas.

Gambar 3. Postingan Sosial Media Edukatif mengenai Padu Padan Kebaya
Modern
Sumber: Instagram Komunitas Diajeng Semarang, 2025

Selain ditetapkan sebagai warisan budaya tak benda di tingkat internasional
oleh UNESCO, Keputusan Presiden (Keppres) No. 19 Tahun 2023 juga
menetapkan bahwa setiap tanggal 24 Juli akan diperingati sebagai Hari Kebaya
Nasional sebagai salah satu upaya pelestarian kebaya dan jarik di tingkat
nasional [14]. Hal tersebut menjadikan bahwa eksistensi komunitas budaya
seperti Komunitas Diajeng Semarang cukup memberikan pengaruh bagi warisan
budaya seperti kebaya dan jarik untuk dapat tetap hidup, berkembang, dan
membentuk identitas budaya di tengah perubahan zaman. Seluruh dampak
aktivitas Komunitas Diajeng ini, mencerminkan peran Komunitas Diajeng sebagai
agen perubahan (agent of change), yakni dengan berbagai upaya untuk
mempertahankan budaya tradisional agar tetap hidup, dinamis, dan relevan
dengan konteks modern. Sebagai sebuah kelompk sosial, Komunitas Diajeng
Semarang harus memiliki pembaruan untuk meneruskan berbagai kinerja yang
telah tersusun dalam setiap waktu tertentu [15]. Dengan mengintegrasikan unsur
tradisi dan inovasi, Komunitas Diajeng cukup membuktikan bahwa warisan
budaya tidak hanya menjadi simbol budaya masa lalu, melainkan juga modal
kultural untuk masa depan.

D. KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa Komunitas Diajeng Semarang berperan
penting dalam pelestarian kebaya dan jarik, tidak hanya sebagai simbol tradisi
tetapi juga sebagai identitas budaya yang tetap relevan di tengah modernisasi.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

423



Nursalima Tsalats Hadimar Putri!, Siti Maziyah?, Suryani®
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 414 - 425

Melalui program edukasi, workshop, kampanye media sosial, kolaborasi lintas
sektor, serta pembentukan Komunitas Diajeng Junior (DIOR), komunitas ini
berhasil mengintegrasikan tradisi dengan inovasi sehingga kebaya dan jarik
dapat diterima oleh generasi muda. Dampak yang dihasilkan meliputi aspek
sosial, kultural, edukatif, dan digital. Secara sosial, komunitas ini memperkuat
solidaritas dan rasa memiliki di antara anggota. Secara kultural, mereka
menghidupkan kembali nilai-nilai historis dan filosofis kebaya serta jarik. Pada
aspek edukatif, mereka menanamkan kesadaran budaya kepada generasi muda,
sementara pada aspek digital, penggunaan media sosial menjadi sarana efektif
untuk memperluas jangkauan pelestarian. Temuan ini menegaskan bahwa
komunitas budaya tidak hanya berfungsi sebagai pelestari tradisi, tetapi juga
sebagai agent of change yang mampu menyesuaikan nilai-nilai budaya dengan
dinamika zaman. Dengan demikian, Komunitas Diajeng Semarang menjadi
contoh nyata praktik cultural sustainability di tingkat lokal yang berorientasi pada
keberlanjutan.

DAFTAR PUSTAKA

[1] lbrahim, A. I. (2024, December 5). Kebaya Resmi ditetapkan jadi Warisan
Budaya Takbenda UNESCO. CNN Indonesia.
https://www.cnnindonesia.com/gaya-hidup/20241205095538-277-
1173941/kebaya-resmi-ditetapkan-jadi-warisan-budaya-takbenda-unesco.

[2] Miftakurjana, ., & Nuriyadin. (2024). Akulturasi Budaya melalui Kebaya.
Prosiding Konferensi Nasional Mahasiswa Sejarah Peradaban Islam
(KONMASPI), 143-149.

[3] Rositadewi, F. D. (2020). Kebaya: Belenggu Konservatif Perempuan Muslim.
Jurnal Hawa: Studi Pengarus Utamaan Gender Dan Anak, 2(2), 204-218.

[4] Fahira, C. T., Rosandini, M., & Arumsari, A. (2022). Development of Motif in
Ring-Sling Inspired by Lasem Sling Batik Fabric. International and
Interdisciplinary Conference on Arts Creation and Studies, 4, 46—62.

[5] Maziyah, S., & Alamsyah. (2020). Batik Jepara sebagai Media Konservasi
Lingkungan Hidup Dan Budaya. Semarang: Tiga Media.

[6] Affan, F. (2017, March 11). Komunitas Diajeng Semarang Angkat kembali
Kebiasaan Berkebaya. Tribun News Jateng.
https://jateng.tribunnews.com/2017/03/11/komunitas-diajeng-semarang-
angkat-kembali-kebiasaan-berkebaya.

[7] Parsons, T. (2005). The Social System (2nd ed.). London: Taylor & Francis.

[8] Kusumastuti, A., & Khoiron, A. M. (2019). Metode Penelitian Kualitatif.
Semarang: Lembaga Pendidikan Sukarno Pressindo (LPSP).

[9] Spradley, J. (1997). Metode Etnografi. Yogyakarta: Tiara Wacana.

[10]Agus, A. (2021, November 7). Tak sekadar Bersepeda, Komunitas Diajeng
Semarang punya Misi Khusus. Jawa Pos Radar Semarang.
https://radarsemarang.jawapos.com/gowes/721387167/tak-sekadar-
bersepeda-komunitas-diajeng-semarang-punya-misi-khusus.

[11]Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1994). Qualitative Data Analysis: An
Expanded Sourcebook. California: SAGE.

[12]Jaringan Dokumentasi dan Informasi Hukum. (2024, June 30). Aturan
Pakaian Dinas ASN Pemerintah Provinsi Jawa Tengah. Sekretariat DPRD
Provinsi Jawa Tengah. https://jdih.dprd.jatengprov.go.id/portal/posts/50.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

424


https://www.cnnindonesia.com/gaya-hidup/20241205095538-277-1173941/kebaya-resmi-ditetapkan-jadi-warisan-budaya-takbenda-unesco
https://www.cnnindonesia.com/gaya-hidup/20241205095538-277-1173941/kebaya-resmi-ditetapkan-jadi-warisan-budaya-takbenda-unesco
https://jateng.tribunnews.com/2017/03/11/komunitas-diajeng-semarang-angkat-kembali-kebiasaan-berkebaya
https://jateng.tribunnews.com/2017/03/11/komunitas-diajeng-semarang-angkat-kembali-kebiasaan-berkebaya
https://radarsemarang.jawapos.com/gowes/721387167/tak-sekadar-bersepeda-komunitas-diajeng-semarang-punya-misi-khusus
https://radarsemarang.jawapos.com/gowes/721387167/tak-sekadar-bersepeda-komunitas-diajeng-semarang-punya-misi-khusus
https://jdih.dprd.jatengprov.go.id/portal/posts/50

Nursalima Tsalats Hadimar Putri!, Siti Maziyah?, Suryani®
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 414 - 425

[13]Sholihin, M. A., & Rifa’i, A. (2024). Adaptasi Masyarakat Pendatang di
Kampung Inggris: Komunikasi dan Upaya Pencegahan Disintegrasi.
Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences, 5(1), 171-188.

[14] Sekretariat Kabinet Republik Indonesia. (2024, July 24). Presiden dan lbu
Negara hadiri Peringatan Hari Kebaya Nasional 2024 di GBK. Sekretariat
Kabinet RI. https://setkab.go.id/presiden-dan-ibu-negara-hadiri-peringatan-
hari-kebaya-nasional-2024-di-gbk/.

[15]Baidhowi, A., & Karyawanto, H. Y. (2020). Regenerasi Komunitas Musik
Pa’beng di Desa Bantal Kabupaten Situbondo. APRON Jurnal Pemikiran
Seni Pertunjukan, 1(15), 1-15.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

425


https://setkab.go.id/presiden-dan-ibu-negara-hadiri-peringatan-hari-kebaya-nasional-2024-di-gbk/
https://setkab.go.id/presiden-dan-ibu-negara-hadiri-peringatan-hari-kebaya-nasional-2024-di-gbk/

