
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) 
https://journal.literasisains.id/index.php/sabana 

DOI: 10.55123/sabana.v4i3.6594 
e-ISSN 2829-6133 (Media Elektronik  

Vol. 4 No. 3 (Desember 2025) 414-425  
Received: October 13, 2025 | Accepted: October 23, 2025 | Published: December 20, 2025 

 
 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

414 

DARI TRADISI KE INOVASI: UPAYA KOMUNITAS DIAJENG SEMARANG 
DALAM MELESTARIKAN KEBAYA DAN JARIK 

 
Nursalima Tsalats Hadimar Putri1, Siti Maziyah2*, Suryani3 

1,2*,3Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Diponegoro, Semarang, Indonesia 
Email: 1nursalimatsalats@gmail.com, 2siti.maziyah@live.undip.ac.id, 3suryani@live.undip.ac.id  

 

ABSTRAK 
Sebagai negara multikultural, Indonesia memiliki kekayaan warisan budaya yang luas 
dan beragam, di antaranya kebaya dan jarik yang merepresentasikan identitas 
perempuan Indonesia. Keduanya telah diakui secara resmi oleh UNESCO sebagai 
warisan budaya tak benda. Penelitian ini mengkaji strategi pelestarian kebaya dan jarik 
di Kota Semarang yang dilakukan oleh Komunitas Diajeng Semarang di tengah dinamika 
modernisasi. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 
etnografi, melibatkan sepuluh informan yang dipilih melalui teknik purposive sampling, 
terdiri atas anggota komunitas dan pihak terkait. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
Komunitas Diajeng Semarang memiliki peran penting dalam mempertahankan 
eksistensi kebaya dan jarik melalui berbagai inisiatif kreatif seperti kampanye media 
sosial, lokakarya edukatif, serta kolaborasi dengan desainer lokal, lembaga pendidikan, 
dan instansi pemerintah. Penelitian ini juga menegaskan bahwa Komunitas Diajeng 
Semarang berhasil memposisikan kebaya dan jarik sebagai simbol budaya yang tetap 
relevan di tengah masyarakat modern. Temuan ini menyoroti peran ganda komunitas 
budaya, yaitu tidak hanya sebagai pelestari tradisi, tetapi juga sebagai agen transformasi 
sosial dan budaya. Dengan demikian, Komunitas Diajeng Semarang menjadi model 
konkret strategi pelestarian budaya yang berkelanjutan dengan mengintegrasikan nilai-
nilai tradisional dan praktik modern. 
 

Kata Kunci: Kebaya, Jarik, Komunitas Diajeng Semarang, Warisan Budaya, 
Keberlanjutan Budaya 
 

ABSTRACT 
As a multicultural nation, Indonesia holds an extensive and diverse cultural heritage, 
among which kebaya and jarik stand as profound representations of Indonesian women’s 
identity. Both have been officially recognized by UNESCO as elements of intangible 
cultural heritage. This study explores the preservation strategies of kebaya and jarik in 
Semarang City implemented by the Diajeng Semarang Community amidst the ongoing 
dynamics of modernization. Utilizing a qualitative approach with an ethnographic 
method, this research involved ten informants selected through purposive sampling, 
including community members and relevant stakeholders. The findings indicate that the 
Diajeng Semarang Community plays a pivotal role in sustaining the existence of kebaya 
and jarik through a range of creative initiatives such as social media campaigns, 
educational workshops, and collaborations with local designers, educational institutions, 
and government agencies. The study further demonstrates that the Diajeng Semarang 
Community has effectively positioned kebaya and jarik as cultural symbols that remain 
relevant within contemporary society. These findings underscore the dual function of 
cultural communities, not only as preservers of tradition but also as agents of social and 
cultural transformation. Consequently, the Diajeng Semarang Community serves as a 
concrete model of sustainable cultural preservation that bridges traditional values and 
modern practices. 

mailto:nursalimatsalats@gmail.com
mailto:siti.maziyah@live.undip.ac.id
mailto:suryani@live.undip.ac.id


Nursalima Tsalats Hadimar Putri1, Siti Maziyah2, Suryani3 

 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 414 – 425 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

415 

Keywords: Kebaya, Jarik, Diajeng Semarang Community, Cultural Heritage, Cultural 
Sustainability 
 

A. PENDAHULUAN 
Kebaya dan jarik sebagai cerminan pakaian tradisional perempuan 

Indonesia, merupakan salah satu di antara warisan budaya yang cukup terkenal. 
Kebaya dan jarik telah menjadi simbol budaya Indonesia yang kaya akan nilai-
nilai tradisional dan keindahan. Kebaya telah ditetapkan sebagai salah satu 
warisan budaya tak benda kolektif pada 4 Desember 2024 bersama empat 
negara serumpun, yakni Singapura, Malaysia, Thailand, dan Brunei Darussalam 
melalui sidang Intergovernmental Committee on Intangible Cultural Heritage 
(ICH) ke-19 di Paraguay [1]. Hal ini menandakan bahwa nilai sejarah dan budaya 
telah diakui secara global. 

Terdapat beberapa catatan yang mengatakan jika kebaya berasal dari 
bahasa Portuguis “Cabaia” yang memiliki arti pakaian panjang yang dipakai oleh 
perempuan [2]. Kebaya selalu identik dipasangkan dengan jarik atau kain yang 
membalut tubuh [3]. Sedangkan jarik merupakan kain dengan motif dan teknik 
batik sebagai elemen tradisional yang menjadikannya penuh arti [4]. Hal ini 
menjadikan bahwa jarik juga memiliki pengakuan internasional setelah batik 
ditetapkan UNESCO pada tahun 2009 sebagai Masterpieces of the Oral and 
Intangible Cultural Heritage of Humanity [5]. Kedua pengakuan ini mempertegas 
posisi kebaya dan jarik sebagai simbol identitas kolektif perempuan Indonesia 
yang perlu dijaga keberlanjutannya. Namun, di tengah derasnya arus 
modernisasi dan globalisasi, penggunaan kebaya dan jarik mulai terpinggirkan 
oleh gaya hidup praktis dan tren busana modern yang lebih instan. Hal ini 
menjadikan pelestarian kebaya dan jarik sebagai isu yang semakin mendesak, 
bukan sekadar untuk mempertahankan bentuk fisik warisan budaya, tetapi juga 
nilai-nilai kultural yang terkandung di dalamnya. 

Dalam konteks inilah Komunitas Diajeng Semarang hadir sebagai salah 
satu inisiatif sosial-budaya yang berupaya menjembatani antara tradisi dan 
modernitas. Komunitas ini tidak hanya melestarikan kebaya dan jarik melalui 
kegiatan budaya dan edukatif, tetapi juga berperan sebagai agen perubahan 
(agent of change) yang menghidupkan kembali makna busana tradisional di 
tengah masyarakat urban. Keberadaan komunitas ini menunjukkan bahwa masih 
ada semangat untuk menjaga tradisi dan budaya Indonesia di tengah gempuran 
budaya asing [6]. Melalui program kreatif seperti kampanye media sosial, 
workshop, dan kolaborasi lintas sektor, Komunitas Diajeng mampu 
mengaktualisasikan kebaya dan jarik sebagai bagian dari gaya hidup modern 
tanpa menghilangkan nilai-nilai tradisionalnya. 

Penelitian ini memfokuskan kajiannya terhadap Komunitas Diajeng 
Semarang sebagai model komunitas budaya yang berhasil menerapkan prinsip 
keberlanjutan budaya (cultural sustainability). Jika penelitian sebelumnya lebih 
banyak membahas kebaya atau jarik dari aspek sejarah, simbolik, atau ekonomi 
kreatif, maka penelitian ini menyoroti bagaimana komunitas budaya berperan 
aktif menjaga keberlanjutan nilai-nilai tradisi di tengah tantangan modernisasi. 

Untuk memahami dinamika tersebut, penelitian ini menggunakan kerangka 
teori AGIL yang dikemukakan oleh Talcott Parsons. Sebuah konsep yang 
dikembangkan oleh Talcott Parsons untuk memahami bagaimana sistem sosial 
berfungsi dan mempertahankan kelangsungannya [7]. Teori ini menekankan 
bahwa setiap sistem sosial, termasuk komunitas budaya seperti Diajeng 
Semarang, harus memenuhi empat fungsi dasar dari AGIL agar dapat tetap 



Nursalima Tsalats Hadimar Putri1, Siti Maziyah2, Suryani3 

 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 414 – 425 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

416 

bertahan, yaitu Adaptation (A), Goal Attainment (G), Integration (I), dan Latency 
(L). Kerangka ini relevan digunakan untuk menganalisis bagaimana Komunitas 
Diajeng Semarang beradaptasi terhadap perubahan sosial, mencapai tujuan 
pelestarian budaya, menjaga integrasi internal komunitas, serta memelihara nilai 
dan motivasi budaya di tengah masyarakat modern. 

Dengan demikian, tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis strategi 
pelestarian yang dilakukan oleh Komunitas Diajeng Semarang, menelaah upaya-
upaya inovatif dalam menjaga eksistensi kebaya dan jarik, serta menilai dampak 
sosial dan kultural yang dihasilkan terhadap keberlanjutan budaya lokal di era 
modern. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi konseptual bagi 
kajian antropologi dan sosiologi budaya, khususnya dalam memahami peran 
komunitas budaya sebagai agen keberlanjutan tradisi di tengah dinamika global. 
 

B. METODE PENELITIAN 
Penelitian ini dilakukan dengan menggunakan pendekatan kualitatif 

dengan jenis penelitian kualitatif deskriptif. Pendekatan kualitatif deskriptif 
merupakan strategi penelitian yang di dalamnya peneliti menyelidiki kejadian, 
fenomena kehidupan individu-individu, dan meminta seorang atau sekelompok 
individu untuk menceritakan kehidupan mereka. Informasi yang didapat tersebut 
kemudian diceritakan kembali oleh peneliti dalam kronologi deskriptif [8]. 
Sementara itu, metode etnografi digunakan untuk memahami praktik pelestarian 
kebaya dan jarik dari sudut pandang para pelaku budaya itu sendiri (pendekatan 
emic), yakni anggota Komunitas Diajeng Semarang dan pihak yang terlibat di 
dalamnya. Tujuan dari penelitian etnografi sendiri adalah memahami lebih dalam 
tentang kebudayaan dari sudut pandang mereka yang hidup di dalamnya (emic), 
sehingga menghasilkan pengetahuan yang kaya dan relevan tentang suatu 
kelompok sosial [9]. Melalui metode ini, peneliti terlibat langsung dalam aktivitas 
komunitas dan melakukan observasi partisipatif serta wawancara mendalam. 
Pendekatan etnografi memungkinkan peneliti memahami bagaimana nilai, 
simbol, dan praktik budaya direproduksi dalam konteks kehidupan sehari-hari, 
serta bagaimana kebaya dan jarik dimaknai sebagai identitas kultural di tengah 
arus modernisasi. 

Penelitian dilakukan di Kota Semarang, Jawa Tengah, dengan fokus utama 
pada aktivitas Komunitas Diajeng Semarang. Waktu penelitian berlangsung 
selama November 2024 hingga Maret 2025, mencakup tahap observasi, 
wawancara, dan dokumentasi kegiatan. Pemilihan informan dilakukan dengan 
teknik purposive sampling, yaitu memilih individu yang dianggap paling 
memahami fenomena yang diteliti. Kriteria pemilihan informan mencakup: 
keterlibatan aktif dalam kegiatan komunitas, pemahaman terhadap nilai-nilai 
budaya kebaya dan jarik, serta kesediaan berpartisipasi dalam wawancara dan 
observasi. Total terdapat sepuluh informan, yang terdiri atas: 
1) Anggota senior dan pendiri komunitas, yang memahami visi, sejarah, dan 

strategi pelestarian budaya. 
2) Anggota Diajeng Junior (DIOR), sebagai representasi generasi muda yang 

terlibat dalam proses regenerasi budaya. 
3) Pihak eksternal yang pernah berkolaborasi dengan komunitas. 
 

Kemudian, data dikumpulkan melalui tiga teknik utama, yakni: 
1) Observasi partisipatif, dilakukan dengan mengikuti kegiatan seperti workshop, 

roadshow, dan prosesi jembrengan kain jarik untuk mengamati interaksi dan 
nilai budaya yang muncul. 



Nursalima Tsalats Hadimar Putri1, Siti Maziyah2, Suryani3 

 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 414 – 425 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

417 

2) Wawancara mendalam (in-depth interview), dilakukan secara semi-terstruktur 
guna menggali pengalaman, persepsi, dan makna kebaya serta jarik bagi para 
informan. 

3) Dokumentasi, mencakup foto kegiatan, arsip media sosial komunitas, dan 
publikasi daring yang relevan. 
 

Data yang diperoleh kemudian dianalisis secara kualitatif mengikuti 
tahapan Miles dan Huberman (1994) [10], yang meliputi: 
1) Pengumpulan data melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi; 
2) Reduksi data, yaitu menyeleksi informasi yang relevan dengan fokus 

penelitian, terutama terkait strategi pelestarian budaya dan fungsi AGIL; 
3) Penyajian data, dengan menyusun narasi tematik dan kutipan wawancara 

untuk menampilkan pola-pola sosial; dan 
4) Penarikan kesimpulan, dengan menginterpretasikan hasil analisis dan 

memverifikasi temuan melalui triangulasi sumber dan metode. 
 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 
Strategi Pelestarian Kebaya dan Jarik oleh Komunitas Diajeng Semarang 

Sejak didirikan pada tahun 2016, oleh Bu Maya Dewi selaku founder 
Komunitas Diajeng Semarang fokus pada misi pelestarian busana tradisional, 
khususnya kebaya dan jarik. Mereka mengembangkan nilai-nilai budaya melalui 
pemakaian jarik dengan melibatkan masyarakat lokal untuk memelihara dan 
melestarikan warisan budaya. Dalam upaya ini, anggota komunitas didorong 
untuk memahami nilai-nilai tradisi, gaya hidup, dan aspek budaya lainnya. 
Pemahaman ini bertujuan untuk menarik minat masyarakat, terutama generasi 
muda, agar lebih mencintai dan menghargai budaya mereka sendiri. Komunitas 
Diajeng memiliki misi khusus sebagai media untuk mengedukasi dan 
menyadarkan masyarakat mengenai budaya dan kebudayaan [11]. 

 Beberapa kegiatan yang rutin dilaksanakan oleh Komunitas Diajeng, 
diantaranya sebagai berikut; mempromosikan penggunaan kebaya dan jarik 
dalam setiap kegiatan yang berkaitan dengan budaya, menyelenggarakan 
roadshow edukasi budaya, untuk mengedukasi generasi muda agar mencintai 
budaya mereka, menerima undangan dari berbagai pihak untuk menghadiri atau 
mengisi acara budaya, memberikan tutorial tentang cara berkain kepada anggota 
komunitas dan pihak eksternal yang tertarik untuk belajar, melaksanakan prosesi 
jembrengan kain jarik sebagai media edukasi untuk memperkenalkan motif-motif 
dari kain jarik beserta makna filosofinya kepada generasi muda, serta 
mengadakan pelatihan untuk memberdayakan potensi anggota dan mendukung 
pengembangan usaha mikro, kecil, dan menengah (UMKM). 

 

 
Gambar 1. Prosesi Jembrengan Kain Jarik 

Sumber: Dokumentasi Peneliti, 2025 



Nursalima Tsalats Hadimar Putri1, Siti Maziyah2, Suryani3 

 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 414 – 425 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

418 

Sebagai perwujudan dari keseriusan dalam menunjukkan inovasi 
penggunaan dan pengetahuan mengenai keberlanjutan pelestarian budaya 
kepada generasi muda, khususnya dalam konteks kebaya dan jarik, Komunitas 
Diajeng Semarang tidak hanya melaksanakan berbagai aktivitas kebudayaan, 
namun sang founder juga membentuk Komunitas Diajeng Junior (DIOR) sebagai 
wadah untuk para anggota yang termasuk pada kategori usia anak-anak hingga 
remaja akhir. DIOR hadir sebagai respons atas kekhawatiran akan semakin 
lunturnya pemahaman generasi muda terhadap busana tradisional dan nilai-nilai 
budaya yang melekat di dalamnya. Hal ini dilakukan oleh sang founder sebagai 
salah satu semangat regenerasi dalam suatu komunitas yang menurutnya 
sangat penting dimiliki oleh komunitas yang bergerak dalam bidang budaya yang 
berkelanjutan (sustainable culture). Melalui hal ini, para anggota DIOR tidak 
hanya belajar tentang cara memakai kebaya dan jarik dengan baik dan benar, 
tetapi juga memahami filosofi, sejarah, makna, dan tata cara berbusana 
tradisional. 

DIOR juga cukup menjadi ruang aman (safe space) bagi generasi muda 
perempuan untuk mengekspresikan identitas budaya mereka tanpa tekanan dari 
tren modern yang seringkali cenderung mengabaikan kearifan lokal. Dalam 
Komunitas Diajeng Junior (DIOR), anak-anak diberi kesempatan untuk tampil 
dan bersuara. Mereka dapat memilih kain yang mereka sukai, memadupadankan 
dengan aksesori yang mereka gemari, bahkan belajar memperagakan busana 
dalam berbagai panggung budaya. Tak jarang, para anggota DIOR juga tampil 
dalam acara-acara besar seperti festival budaya dan kegiatan kolaboratif yang 
diikuti oleh Komunitas Diajeng. Pengalaman-pengalaman inilah yang secara 
tidak langsung membentuk pemahaman dan kedekatan emosional para anggota 
DIOR terhadap kebaya dan jarik, sehingga mereka tidak hanya mengenal 
busana tradisional sebagai simbol budaya, namun juga sebagai bagian dari 
identitas diri yang dapat diekspresikan dengan cara yang kreatif dan 
menyenangkan. 

 
Kolaborasi Eksternal dalam Upaya Pelestarian Kebaya dan Jarik 

Strategi yang dilakukan oleh Komunitas Diajeng Semarang dalam 
pelestarian kebaya dan jarik tidak hanya tercermin dari berbagai program yang 
hanya dirancang untuk dilaksanakan oleh para anggota internal komunitas. 
Terdapat juga beberapa kolaborasi yang menunjukkan upaya dari Komunitas 
Diajeng Semarang dalam melestarikan warisan kebaya dan jarik lewat kolaborasi 
atau kerja sama dengan pihak-pihak eksternal. Dukungan dan kolaborasi lintas 
sektor ini menjadikan Komunitas Diajeng Semarang tidak hanya sebagai pelopor 
dalam pelestarian kebaya dan jarik, tetapi juga sebagai aktor penting dalam 
gerakan budaya yang lebih besar. Bukan hanya sebatas komunitas lokal yang 
menjalankan aktivitas berkala, melainkan juga merupakan bagian dari upaya 
kolektif untuk mempertahankan identitas budaya bangsa. 

Kolaborasi dilakukan dengan beberapa desainer lokal yang membuka 
peluang lahirnya desain-desain kebaya dan jarik yang tetap berakar pada nilai-
nilai tradisional, namun lebih relevan dengan gaya hidup modern. Selain itu, 
Komunitas Diajeng juga turut memperluas jejaring sosial mereka dengan 
kolaborasi bersama pihak luar seperti dengan dinas pemerintah setempat, 
instansi akademik, beberapa organisasi atau komunitas lain, serta berbagai 
platform media massa. Kerja sama melalui berbagai kegiatan, baik dalam bentuk 
acara formal seperti seminar dan festival, maupun acara informal seperti kegiatan 



Nursalima Tsalats Hadimar Putri1, Siti Maziyah2, Suryani3 

 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 414 – 425 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

419 

menari yang rutin dilaksanakan, berhasil membangun rasa kebersamaan 
sekaligus mempererat hubungan baik antar sesama anggota komunitas maupun 
pihak eksternal yang berinteraksi secara langsung dengan Komunitas Diajeng 
Semarang. 
 Sebagai salah satu contoh kolaborasi Komunitas Diajeng Semarang 
dengan pihak eksternal adalah melalui kegiatan workshop Sekar Jarik bersama 
organisasi Satuan Karya (Saka) Pariwisata Kota Semarang. Kehadiran 
Komunitas Diajeng dalam kegiatan ini bukan hanya sebagai tamu undangan, 
melainkan sebagai pengisi utama acara untuk menyampaikan nilai-nilai budaya 
yang terkandung dalam warisan kain jarik melalui pendekatan yang edukatif dan 
interaktif. Rangkaian pada acara ini terdiri dari kegiatan jembrengan kain jarik, 
sesi edukatif mengenakan kain jarik dengan cara yang praktis dan mudah, 
flashmob goyang Semarangan khas Komunitas Diajeng, dan kemudian diakhiri 
dengan sesi buka puasa bersama. Partisipasi Komunitas Diajeng dalam kegiatan 
ini telah menunjukkan bahwa pelestarian budaya tidak harus selalu dilakukan 
secara formal dan kaku, tetapi dapat dikemas dalam format yang inklusif, 
menyenangkan, dan relevan dengan konteks kekinian. Melalui kegiatan ini, 
Komunitas Diajeng berhasil menghadirkan nilai-nilai budaya lokal dalam ruang 
terbuka bagi generasi muda, sekaligus memperkuat semangat lintas organisasi 
untuk terus menjaga dan melestarikan warisan budaya bangsa di tengah arus 
modernitas. 
 

 
Gambar 2. Kolaborasi Komunitas Diajeng Semarang dengan Satuan Karya 

Pariwisata Kota Semarang dalam Workshop Sekar Jarik 
Sumber: Dokumentasi Peneliti, 2025 

 
Komunitas Diajeng Semarang sebagai Aktor Pelestarian Warisan Kebaya 
dan Jarik 

Komunitas Diajeng Semarang tidak hanya dapat dilihat sebagai sebuah 
komunitas pelestari budaya, melainkan juga sebagai sebuah sistem sosial yang 
hidup dan dinamis di tengah perkembangan masyarakat Kota Semarang. 
Sebagai suatu sistem sosial, Komunitas Diajeng terdiri dari berbagai unsur yang 
saling berkaitan, mulai dari struktur organisasi, nilai-nilai budaya yang dijunjung, 
hingga pola interaksi antar anggota yang mencerminkan solidaritas dan kerja 
sama. Komunitas ini menjalankan fungsinya sebagai aktor pelestarian budaya 
melalui berbagai kegiatan budaya yang tidak hanya fokus pada pelestarian 
kebaya dan jarik, namun juga mengandung nilai edukasi, pemberdayaan 
perempuan, dan regenerasi budaya. Analisis terkait peran dan dampak 
Komunitas Diajeng dalam pelestarian kebaya dan jarik ini dilakukan dengan 
skema AGIL (Adaptation, Goal Attainment, Integration, Latency) [7]. 

 



Nursalima Tsalats Hadimar Putri1, Siti Maziyah2, Suryani3 

 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 414 – 425 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

420 

1. Adaptation (Adaptasi) 
Komunitas Diajeng melakukan adaptasi dengan berbagai cara, antara lain 

melalui inovasi kreasi penggunaan kebaya dan jarik yang lebih modern tanpa 
meninggalkan nilai-nilai tradisional, kolaborasi dengan beberapa desainer lokal, 
penggunaan sosial media untuk kampanye budaya, serta penyelenggaraan 
acara kreatif. Komunitas Diajeng juga mampu membaca kebutuhan generasi 
muda dengan menyelenggarakan workshop dan sesi edukasi yang 
menumbuhkan kembali minat penggunaan kebaya dan jarik dalam kehidupan 
sehari-hari, sehingga menghilangkan stigma bahwa kebaya dan jarik merupakan 
busana yang bersifat kuno. 

Selain itu, Komunitas Diajeng beradaptasi dengan modernitas melalui 
strategi digitalisasi budaya. Penggunaan media sosial, terutama Instagram, 
memungkinkan penyebaran nilai kebaya dan jarik dalam format yang populer dan 
mudah diterima generasi muda. Konten visual dan naratif menjadikan kebaya 
bukan sekadar simbol tradisi, tetapi tren gaya hidup yang fashionable. Adaptasi 
ini menunjukkan keberhasilan komunitas dalam menerjemahkan nilai tradisional 
ke dalam konteks modern tanpa kehilangan makna aslinya. Dalam hal ini, 
Komunitas Diajeng tidak hanya berperan sebagai pelestari kebaya serta jarik, 
namun juga tampil sebagai agen perubahan (agent of change) yang aktif dalam 
merespons dinamika perubahan sosial dan budaya. Tidak hanya sekedar 
mempertahankan nilai tradisional, namun melalui transformasi cara pandang 
mereka, cukup menunjukkan dampak yang mereka berikan terhadap 
penggunaan kebaya dan jarik untuk dapat tetap relevan di tengah masyarakat 
modern. 

 
2. Goal Attainment (Pencapaian Tujuan) 

Sejak awal pendiriannya, Komunitas Diajeng Semarang telah memiliki visi 
yang jelas, yaitu “Bangga Berjarik dan Berkebaya”. Dalam mencapai visi-nya, 
KDS secara aktif melaksanakan berbagai program berbasis sukarela yang solid 
dan produktif. Mereka aktif mengadakan dan menghadiri berbagai undangan 
kegiatan budaya seperti festival, talkshow, workshop, hingga parade budaya. 
Komunitas Diajeng juga menampilkan peragaan busana melalui fashion show 
dan kegiatan jembrengan dalam berbagai event lokal dan nasional untuk 
meningkatkan kebanggaan terhadap warisan budaya ini. Selain itu, komunitas ini 
juga berupaya untuk merangkul generasi muda melalui pembentukan Komunitas 
Diajeng Junior (DIOR), yang bertujuan untuk menciptakan regenerasi pelestarian 
budaya sejak usia muda.  

Komunitas Diajeng juga telah berhasil memperluas pengaruhnya dengan 
menjalin kerja sama dengan berbagai pihak, termasuk dengan instansi 
pendidikan seperti sekolah dan kampus, hingga pemerintah setempat. 
Roadshow edukasi budaya yang rutin dilakukan oleh komunitas ini telah berhasil 
memperluas jangkauan kampanye budaya ke ranah akademik, sementara kerja 
sama dengan desainer lokal menghasilkan inovasi desain kebaya kasual yang 
mendorong penggunaan harian. Kegiatan ini menandakan tercapainya tujuan 
komunitas dalam menjadikan kebaya relevan dan inklusif. Pencapaian visi untuk 
menjadikan kebaya sebagai busana kebanggaan perempuan Indonesia semakin 
terlihat dengan adanya kebijakan yang dibuat oleh pemerintah setempat, yakni 
dengan adanya Surat Edaran Gubernur Jateng No. 965/1454, tanggal 27 Mei 
2021 mengenai pemberlakuan aturan penggunaan pakaian adat sebagai 



Nursalima Tsalats Hadimar Putri1, Siti Maziyah2, Suryani3 

 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 414 – 425 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

421 

Pakaian Dinas Harian (PDH) pada setiap hari Kamis kepada seluruh pegawai 
ASN Pemprov Jateng [12]. 

Melalui berbagai bentuk kegiatan nyata, Komunitas Diajeng telah berhasil 
menunjukkan komitmennya dalam menjaga dan menghidupkan kembali 
eksistensi kebaya dan jarik sebagai bagian dari warisan budaya bangsa. Dengan 
menghadiri kegiatan-kegiatan yang bersifat undangan juga semakin 
menunjukkan kesungguhan komunitas ini dalam proses pencapaian visi mereka 
di tengah masyarakat luas. Berbagai festival budaya, edukasi budaya, serta 
penguatan makna simbolis kebaya dan jarik di antara para anggota, tidak hanya 
menunjukkan komunitas ini mencapai tujuan pelestarian budaya, namun juga 
memperkuat rasa bangga dan kesadaran budaya di tengah masyarakat untuk 
mengenakan kebaya dan jarik sebagai simbol warisan budaya. Menjadikan 
kebaya dan jarik sebagai simbol kebanggaan budaya, dengan selalu 
merepresentasikan dalam berbagai kesempatan, telah cukup menunjukkan 
dampak nyata yang diberikan oleh komunitas ini. Pencapaian ini menunjukkan 
bahwa pelestarian budaya tidak hanya sekedar mempertahankan bentuk fisik 
warisan budaya tersebut, melainkan juga mencakup internalisasi nilai-nilai yang 
menghidupi secara lintas generasi. 

 
3. Integration (Integrasi) 

Komunitas Diajeng Semarang cukup menunjukkan tingkat integrasi yang 
kuat melalui berbagai pendekatan, seperti rutin mengadakan kegiatan bersama, 
baik dalam bentuk acara formal seperti seminar dan festival, maupun acara 
informal seperti kegiatan buka puasa bersama dan latihan menari yang rutin 
mereka laksanakan. Kegiatan-kegiatan ini yang kemudian membangun rasa 
kebersamaan sekaligus mempererat hubungan baik antar sesama anggota 
komunitas maupun pihak eksternal yang berinteraksi secara langsung dengan 
Komunitas Diajeng. Selain itu, keterbukaan mereka dalam menerima anggota 
dari berbagai latar belakang, suku, agama, usia, dan kemampuan (passion), 
semakin memperlihatkan semangat inklusivitas dalam komunitas ini. 

Sebagai sebuah sistem, Komunitas Diajeng Semarang harus mengatur 
hubungan antara bagian-bagian yang menjadi komponennya [13]. Kohesi sosial 
komunitas diperkuat melalui interaksi rutin dan nilai solidaritas internal. 
Sementara itu, kolaborasi eksternal dengan desainer, instansi pendidikan, dan 
pemerintah daerah memperluas jejaring komunitas, menjadikannya bagian 
integral dari ekosistem pelestarian budaya di Kota Semarang. Meskipun 
beberapa kali mengalami konflik internal, namun sang founder dan para anggota 
menerapkan prinsip seleksi alam, di mana hanya anggota yang memiliki 
komitmen dan semangat kolektif terhadap tujuan komunitas yang mampu 
bertahan hingga saat ini. Pengelolaan konflik ini juga memperkuat integrasi sosial 
dan memperjelas nilai-nilai yang dianut komunitas, yakni sukarela, kebahagiaan, 
dan kebersamaan dalam berkebaya dan berbudaya. Hal ini juga turut dipaparkan 
oleh Parsons bahwa dengan adanya nilai-nilai yang dijadikan acuan tersebut, 
membuat suatu tatanan sosial menjadi saling terhubung dan membentuk sistem 
sosial yang memungkinkan adanya penyelesaian konflik secara damai [7]. 

Kuatnya nilai yang dipegang oleh seluruh anggota komunitas, yaitu nilai 
kebanggaan terhadap kebaya dan jarik juga cukup menunjukkan proses integrasi 
dari komunitas ini. Narasi kolektif mengenai makna filosofi yang terkandung 
dalam busana tradisional ini semakin memperkuat keterikatan sosial antar 
anggota, mulai dari generasi senior hingga generasi junior (DIOR). Bentuk 



Nursalima Tsalats Hadimar Putri1, Siti Maziyah2, Suryani3 

 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 414 – 425 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

422 

integrasi lainnya yang dilakukan oleh komunitas ini adalah melakukan kolaborasi 
dengan berbagai pihak. Komunitas Diajeng yang rutin melakukan kegiatan 
edukasi budaya dan menghadiri berbagai festival besar telah turut memperluas 
jejaring sosial mereka dengan pihak luar. 

 
4. Latency (Pemeliharaan Nilai dan Motivasi) 

Fungsi pemeliharaan nilai dan regenerasi dijalankan melalui Diajeng Junior 
(DIOR), sebuah inovasi penting yang menanamkan identitas budaya sejak dini. 
DIOR mengintegrasikan pembelajaran nilai, praktik berkebaya, dan pengalaman 
performatif, memastikan transmisi nilai dan keberlanjutan budaya dalam jangka 
panjang. Secara keseluruhan, Komunitas Diajeng Semarang berperan sebagai 
agen perubahan budaya yang berhasil mendekonstruksi stigma kebaya sebagai 
pakaian kuno dan mereposisinya sebagai busana identitas perempuan modern. 
Melalui adaptasi digital, kolaborasi kreatif, dan regenerasi budaya, komunitas ini 
membuktikan bahwa pelestarian tradisi dapat berjalan seiring inovasi sosial, 
menjadikannya model konkret keberlanjutan budaya (cultural sustainability) di 
era kontemporer. 

 
Dampak yang Diberikan oleh Komunitas Diajeng Semarang terhadap 
Eksistensi Kebaya dan Jarik di Kota Semarang 

Sesuai dengan visi utama mereka yakni “Bangga Berjarik dan Berkebaya”, 
Komunitas Diajeng Semarang memperlihatkan proses pelestarian kebaya dan 
jarik melalui berbagai strategi yang mereka lakukan. Di tengah perubahan sosial 
budaya yang dinamis, kehadiran komunitas ini tidak hanya berfungsi sebagai 
wadah pelestarian warisan budaya, tetapi juga memberikan berbagai dampak 
nyata dalam beberapa aspek. Komunitas Diajeng menjadi ruang sosial bagi para 
anggotanya untuk saling terhubung melalui aktivitas budaya. Hubungan ini 
melahirkan rasa solidaritas, rasa memiliki, serta memperkuat ikatan antar 
generasi. Dengan adanya kegiatan bersama, anggota tidak hanya menjaga 
tradisi, tetapi juga membangun jaringan sosial yang lebih inklusif. Komunitas 
Diajeng juga turut menjadi agen penguat identitas kolektif, khususnya terhadap 
sesama perempuan yang merasa bangga dengan kebaya dan jarik sebagai 
simbol kebangsaan. 

Secara kultural, Komunitas Diajeng berperan dalam menghidupkan kembali 
nilai-nilai budaya yang terkandung dalam kebaya dan jarik. Melalui kegiatan 
seperti jembrengan kain jarik, lomba berkebaya dan berjarik, hingga 
keikutsertaan dalam berbagai festival budaya, komunitas ini mampu 
memperlihatkan bahwa kebaya dan jarik bukan sekadar pakaian, melainkan 
representasi nilai historis, moral, serta estetika yang harus diwariskan. Inisiatif ini 
membantu mencegah terkikisnya kebaya dan jarik sebagai simbol budaya di 
tengah arus globalisasi dan modernisasi. Komunitas Diajeng juga secara 
konsisten menghadirkan program edukasi, baik untuk anggotanya maupun 
masyarakat luas. Misalnya, melalui kegiatan roadshow edukasi budaya yang 
rutin mereka laksanakan dengan cara berkolaborasi dengan berbagai instansi 
pendidikan dan pembentukan Diajeng Junior (DIOR) menjadi langkah strategis 
untuk mengenalkan kebaya dan jarik kepada generasi muda, khususnya Gen Z.  

Melalui metode edukasi yang interaktif dan kreatif, komunitas ini berhasil 
menanamkan nilai historis sekaligus memodernisasi cara pandang generasi baru 
terhadap busana tradisional, sehingga kebaya dan jarik dapat tetap relevan di 
masa kini. Selain itu, Komunitas Diajeng juga menggunakan platform digital 



Nursalima Tsalats Hadimar Putri1, Siti Maziyah2, Suryani3 

 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 414 – 425 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

423 

seperti sosial media untuk membagikan konten, cerita, dan dokumentasi 
kegiatan komunitas sebagai salah satu strategi kampanye budaya. Komunitas 
Diajeng memanfaatkan sosial media sebagai salah satu alat adaptif dalam 
kehidupan modern saat ini untuk semakin menyebarluaskan nilai-nilai budaya, 
menjaring partisipasi, dan membentuk citra budaya yang menarik bagi generasi 
muda serta masyarakat umum. 

 

 
Gambar 3. Postingan Sosial Media Edukatif mengenai Padu Padan Kebaya 

Modern 
Sumber: Instagram Komunitas Diajeng Semarang, 2025 

 

Selain ditetapkan sebagai warisan budaya tak benda di tingkat internasional 
oleh UNESCO, Keputusan Presiden (Keppres) No. 19 Tahun 2023 juga 
menetapkan bahwa setiap tanggal 24 Juli akan diperingati sebagai Hari Kebaya 
Nasional sebagai salah satu upaya pelestarian kebaya dan jarik di tingkat 
nasional [14]. Hal tersebut menjadikan bahwa eksistensi komunitas budaya 
seperti Komunitas Diajeng Semarang cukup memberikan pengaruh bagi warisan 
budaya seperti kebaya dan jarik untuk dapat tetap hidup, berkembang, dan 
membentuk identitas budaya di tengah perubahan zaman. Seluruh dampak 
aktivitas Komunitas Diajeng ini, mencerminkan peran Komunitas Diajeng sebagai 
agen perubahan (agent of change), yakni dengan berbagai upaya untuk 
mempertahankan budaya tradisional agar tetap hidup, dinamis, dan relevan 
dengan konteks modern. Sebagai sebuah kelompk sosial, Komunitas Diajeng 
Semarang harus memiliki pembaruan untuk meneruskan berbagai kinerja yang 
telah tersusun dalam setiap waktu tertentu [15]. Dengan mengintegrasikan unsur 
tradisi dan inovasi, Komunitas Diajeng cukup membuktikan bahwa warisan 
budaya tidak hanya menjadi simbol budaya masa lalu, melainkan juga modal 
kultural untuk masa depan. 

 
D. KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa Komunitas Diajeng Semarang berperan 
penting dalam pelestarian kebaya dan jarik, tidak hanya sebagai simbol tradisi 
tetapi juga sebagai identitas budaya yang tetap relevan di tengah modernisasi. 



Nursalima Tsalats Hadimar Putri1, Siti Maziyah2, Suryani3 

 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 414 – 425 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

424 

Melalui program edukasi, workshop, kampanye media sosial, kolaborasi lintas 
sektor, serta pembentukan Komunitas Diajeng Junior (DIOR), komunitas ini 
berhasil mengintegrasikan tradisi dengan inovasi sehingga kebaya dan jarik 
dapat diterima oleh generasi muda. Dampak yang dihasilkan meliputi aspek 
sosial, kultural, edukatif, dan digital. Secara sosial, komunitas ini memperkuat 
solidaritas dan rasa memiliki di antara anggota. Secara kultural, mereka 
menghidupkan kembali nilai-nilai historis dan filosofis kebaya serta jarik. Pada 
aspek edukatif, mereka menanamkan kesadaran budaya kepada generasi muda, 
sementara pada aspek digital, penggunaan media sosial menjadi sarana efektif 
untuk memperluas jangkauan pelestarian. Temuan ini menegaskan bahwa 
komunitas budaya tidak hanya berfungsi sebagai pelestari tradisi, tetapi juga 
sebagai agent of change yang mampu menyesuaikan nilai-nilai budaya dengan 
dinamika zaman. Dengan demikian, Komunitas Diajeng Semarang menjadi 
contoh nyata praktik cultural sustainability di tingkat lokal yang berorientasi pada 
keberlanjutan. 

 
DAFTAR PUSTAKA 
 
[1] Ibrahim, A. I. (2024, December 5). Kebaya Resmi ditetapkan jadi Warisan 

Budaya Takbenda UNESCO. CNN Indonesia. 
https://www.cnnindonesia.com/gaya-hidup/20241205095538-277-
1173941/kebaya-resmi-ditetapkan-jadi-warisan-budaya-takbenda-unesco. 

[2] Miftakurjana, I., & Nuriyadin. (2024). Akulturasi Budaya melalui Kebaya. 
Prosiding Konferensi Nasional Mahasiswa Sejarah Peradaban Islam 
(KONMASPI), 143–149. 

[3] Rositadewi, F. D. (2020). Kebaya: Belenggu Konservatif Perempuan Muslim. 
Jurnal Hawa: Studi Pengarus Utamaan Gender Dan Anak, 2(2), 204–218. 

[4] Fahira, C. T., Rosandini, M., & Arumsari, A. (2022). Development of Motif in 
Ring-Sling Inspired by Lasem Sling Batik Fabric. International and 
Interdisciplinary Conference on Arts Creation and Studies, 4, 46–62. 

[5] Maziyah, S., & Alamsyah. (2020). Batik Jepara sebagai Media Konservasi 
Lingkungan Hidup Dan Budaya. Semarang: Tiga Media. 

[6] Affan, F. (2017, March 11). Komunitas Diajeng Semarang Angkat kembali 
Kebiasaan Berkebaya. Tribun News Jateng. 
https://jateng.tribunnews.com/2017/03/11/komunitas-diajeng-semarang-
angkat-kembali-kebiasaan-berkebaya. 

[7] Parsons, T. (2005). The Social System (2nd ed.). London: Taylor & Francis. 
[8] Kusumastuti, A., & Khoiron, A. M. (2019). Metode Penelitian Kualitatif. 

Semarang: Lembaga Pendidikan Sukarno Pressindo (LPSP). 
[9] Spradley, J. (1997). Metode Etnografi. Yogyakarta: Tiara Wacana. 
[10] Agus, A. (2021, November 7). Tak sekadar Bersepeda, Komunitas Diajeng 

Semarang punya Misi Khusus. Jawa Pos Radar Semarang. 
https://radarsemarang.jawapos.com/gowes/721387167/tak-sekadar-
bersepeda-komunitas-diajeng-semarang-punya-misi-khusus. 

[11] Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1994). Qualitative Data Analysis: An 
Expanded Sourcebook. California: SAGE.  

[12] Jaringan Dokumentasi dan Informasi Hukum. (2024, June 30). Aturan 
Pakaian Dinas ASN Pemerintah Provinsi Jawa Tengah. Sekretariat DPRD 
Provinsi Jawa Tengah. https://jdih.dprd.jatengprov.go.id/portal/posts/50. 

https://www.cnnindonesia.com/gaya-hidup/20241205095538-277-1173941/kebaya-resmi-ditetapkan-jadi-warisan-budaya-takbenda-unesco
https://www.cnnindonesia.com/gaya-hidup/20241205095538-277-1173941/kebaya-resmi-ditetapkan-jadi-warisan-budaya-takbenda-unesco
https://jateng.tribunnews.com/2017/03/11/komunitas-diajeng-semarang-angkat-kembali-kebiasaan-berkebaya
https://jateng.tribunnews.com/2017/03/11/komunitas-diajeng-semarang-angkat-kembali-kebiasaan-berkebaya
https://radarsemarang.jawapos.com/gowes/721387167/tak-sekadar-bersepeda-komunitas-diajeng-semarang-punya-misi-khusus
https://radarsemarang.jawapos.com/gowes/721387167/tak-sekadar-bersepeda-komunitas-diajeng-semarang-punya-misi-khusus
https://jdih.dprd.jatengprov.go.id/portal/posts/50


Nursalima Tsalats Hadimar Putri1, Siti Maziyah2, Suryani3 

 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 414 – 425 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

425 

[13] Sholihin, M. A., & Rifa’i, A. (2024). Adaptasi Masyarakat Pendatang di 
Kampung Inggris: Komunikasi dan Upaya Pencegahan Disintegrasi. 
Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences, 5(1), 171–188.  

[14] Sekretariat Kabinet Republik Indonesia. (2024, July 24). Presiden dan Ibu 
Negara hadiri Peringatan Hari Kebaya Nasional 2024 di GBK. Sekretariat 
Kabinet RI. https://setkab.go.id/presiden-dan-ibu-negara-hadiri-peringatan-
hari-kebaya-nasional-2024-di-gbk/. 

[15] Baidhowi, A., & Karyawanto, H. Y. (2020). Regenerasi Komunitas Musik 
Pa’beng di Desa Bantal Kabupaten Situbondo. APRON Jurnal Pemikiran 
Seni Pertunjukan, 1(15), 1–15. 

 
 

https://setkab.go.id/presiden-dan-ibu-negara-hadiri-peringatan-hari-kebaya-nasional-2024-di-gbk/
https://setkab.go.id/presiden-dan-ibu-negara-hadiri-peringatan-hari-kebaya-nasional-2024-di-gbk/

