
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) 
https://journal.literasisains.id/index.php/sabana 

DOI: 10.55123/sabana.v4i3.6992 
e-ISSN 2829-6133 (Media Elektronik  

Vol. 4 No. 3 (Desember 2025) 530-537  
Received: October 01, 2025 | Accepted: November 14, 2025 | Published: December 20, 2025 

 
 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

530 

HABITUS PATRIARKI DAN KEKERASAN SIMBOLIK: DEKONSTRUKSI 
STRATIFIKASI GENDER DALAM KOSMOLOGI JAWA TRADISIONAL 

 
Binti Hadziqotun Nashihah1, Binti Maunah2* 

1,2*Tadris Ilmu Penegtahuan Sosial, Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan, UIN Sayyid Ali 
Rahmatullah, Tulungagung, Indonesia 

Email: 1hadziqotun08@gmail.com,  2*bintimaunah@uinsatu.ac.id 

 

ABSTRAK 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bentuk stratifikasi sosial berbasis gender 
dalam budaya Jawa tradisional serta faktor-faktor penyebab dan dampaknya terhadap 
masyarakat Jawa. Kajian ini memfokuskan perhatian tentang bagaimana nilai budaya, 
norma social, dan kontruksi peran gender diwariskan dari generasi ke generasi yang 
kemudian membentuk pola relasi yang tidak seimbang antara laki-laki dan perempuan. 
Metode yang digunakan adalah studi pustaka dengan mengkaji literatur terkait berupa 
buku, jurnal, dan laporan penelitian yang kredibel dan relevan, sehingga memperoleh 
pemahaman komprehensif tanpa pengumpulan data lapangan. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa stratifikasi sosial gender dalam budaya Jawa tradisional sangat 
dipengaruhi oleh sistem patriarki yang membatasi peran perempuan pada ranah 
domestik, sedangkan laki-laki mendominasi ranah publik. Ketimpangan ini tercermin dari 
norma budaya, stereotip gender, dan pembagian peran yang kaku, yang menyebabkan 
perempuan mengalami subordinasi dan akses terbatas pada pendidikan, pekerjaan, 
serta partisipasi publik. Upaya membaca ualang konsep-konsep budaya Jawa seperti 
kanca wingking dan swarga nunut neraka katut tidak hanya sebagai norma tradisional, 
tetapi sebagai praktik simbolik yang masih beroprasi dalam relasi gender masyrakat 
Jawa modern. Sehingga, kajian ini menunjukkan bahwa warisan budaya patriarkal tidak 
sepenuhnya ditinggalkan, melainkan mengalami reproduksi dalam bentuk yang lebih 
halus ditengah wacana kesetraan gender kontemporer. 

 
Kata Kunci: Stratifikasi Sosial, Peran Gender, Budaya Jawa Tradisional 

 
ABSTRACT  

This study aims to analyze the forms of gender-based social stratification in traditional 
Javanese culture, as well as the factors that cause it and its impact on Javanese society. 
This study focuses on how cultural values, social norms, and gender role constructions 
are passed down from generation to generation, which then form unbalanced patterns 
of relations between men and women. The method used is a literature study by reviewing 
relevant literature in the form of credible and relevant books, journals, and research 
reports, thereby obtaining a comprehensive understanding without collecting field data. 
The results show that gender social stratification in traditional Javanese culture is 
strongly influenced by a patriarchal system that limits women's roles to the domestic 
sphere, while men dominate the public sphere. This inequality is reflected in cultural 
norms, gender stereotypes, and rigid role divisions, which cause women to experience 
subordination and limited access to education, employment, and public participation. 
Efforts to reinterpret Javanese cultural concepts such as kanca wingking and swarga 
nunut neraka katut not only as traditional norms but also as symbolic practices that still 
operate in gender relations in modern Javanese society. Thus, this study shows that the 
patriarchal cultural heritage has not been completely abandoned, but rather reproduced 
in a more subtle form amid the discourse of contemporary gender equality. 



Binti Hadziqotun Nashihah1, Binti Maunah2 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 530 – 537 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

531 

Keywords: Social Stratification, Gender Roles, Traditional Javanese Culture 
 

A. PENDAHULUAN 
Manusia tidak dapat menghindari interaksi sosial dalam masyarakat karena 

mereka adalah makhluk sosial. Pembentukan kelompok dipengaruhi oleh 
interaksi sosial ini. Secara umum, masyarakat Indonesia dapat dikategorikan 
menjadi dua jenis. Menurut Maunah (2015), terdapat dua jenis pembentukan 
kelompok: pembentukan kelompok horizontal dalam bentuk diferensiasi dan 
pembentukan kelompok vertikal dalam bentuk stratifikasi sosial.[1] Struktur 
lapisan sosial ini dapat muncul secara spontan dalam suatu masyarakat atau 
dapat diciptakan secara sengaja untuk mencapai tujuan bersama, seperti 
dijelaskan oleh Maksum dalam Chozin dan Prasetyo.[2]  Keberadaan stratifikasi 
sosial berdasarkan gender ditunjukkan oleh fenomena ini, di mana 
ketidaksetaraan gender mengimplikasikan perbedaan dalam hak, tanggung 
jawab, dan status sosial di dalam masyarakat.[3] 

Dalam konteks masyarakat Jawa kontemporer, nilai-nilai tradisional 
tersebut berhadapan langsung dengan arus modernitas yang menuntut 
kesetaraan gender, partisipasi perempuan di ruang publik, serta pengakuan atas 
hak-hak sosial perempuan. Ketegangan antara nilai budaya tradisional dan 
tuntutan modern ini menciptakan dinamika sosial yang kompleks, di mana norma 
patriarkal tidak sepenuhnya ditinggalkan, tetapi justru direproduksi dalam bentuk 
yang lebih simbolik dan tidak kasat mata. Kondisi inilah yang menjadikan kajian 
mengenai stratifikasi gender dalam budaya Jawa tetap relevan untuk dikaji 
secara kritis. 

Pembedaan individu atau kelompok dalam masyarakat dengan 
mengelompokkan mereka ke dalam berbagai kelas sosial hierarkis dan 
memberikan hak serta tanggung jawab yang berbeda di antara lapisan-lapisan 
tersebut dikenal sebagai stratifikasi sosial.[4] Hal ini merupakan fenomena umum 
dalam kehidupan sosial. Stratifikasi sosial disebabkan oleh berbagai faktor, 
seperti posisi, kepentingan, kekayaan, dan pendidikan.[5] Kesenjangan gender 
itu sendiri merupakan salah satunya. Dibandingkan dengan perempuan, laki-laki 
diberikan banyak hak dan keuntungan dalam masyarakat kuno. Budaya ini 
berkembang pada masa ketika emansipasi perempuan belum diperjuangkan. 
Salah satu suku yang memiliki budaya yang kuat dan beragam dalam hal ini 
adalah suku Jawa. 

Budaya Jawa dikenal memiliki sistem institusi sosial, konvensi, dan nilai-
nilai yang kompleks. Etika dan peran sosial, terutama pembagian peran 
berdasarkan gender, diterapkan dengan ketat dalam budaya Jawa tradisional. 
Selain mencerminkan perbedaan anatomis antara pria dan wanita, pemisahan 
ini juga mencerminkan konsepsi sosial yang telah ada selama berabad-abad.[6] 
Oleh karena itu, dalam masyarakat Jawa, gender bukan hanya faktor biologis; ia 
juga menjadi landasan bagi perkembangan struktur sosial tertentu.  

Pria umumnya memegang peran yang lebih dominan di ranah publik, 
termasuk kepemimpinan, pengambilan keputusan, dan kegiatan ekonomi, dalam 
budaya Jawa tradisional. Di sisi lain, perempuan lebih sering dikaitkan dengan 
tanggung jawab domestik seperti mengurus rumah tangga, membantu suami, 
dan mendidik anak-anak. Pria berada pada posisi yang lebih tinggi dalam hierarki 
sosial yang dibentuk oleh kondisi ini dibandingkan dengan perempuan.[7]  

Penelitian ini menggunakan perspektif Pierre Bourdieu, khususnya konsep 
habitus dan kekerasan simbolik, untuk membaca stratifikasi gender dalam 
budaya Jawa. Ungkapan budaya seperti swarga nunut neraka katut dan konsep 



Binti Hadziqotun Nashihah1, Binti Maunah2 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 530 – 537 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

532 

kanca wingking tidak hanya berfungsi sebagai pepatah moral, melainkan 
membentuk habitus yang secara tidak sadar menginternalisasi posisi subordinat 
perempuan. Melalui mekanisme kekerasan simbolik, relasi kuasa ini diterima 
sebagai sesuatu yang alamiah dan wajar, sehingga memperkuat dominasi laki-
laki tanpa perlu paksaan fisik. 

Berbeda dengan kajian klasik mengenai perempuan Jawa yang dilakukan 
oleh Hildred Geertz dan Nancy Sullivan yang menekankan peran domestik dan 
struktur keluarga, penelitian ini memposisikan diri sebagai kajian reflektif yang 
menelaah ulang konstruksi gender melalui sintesis literatur klasik dan temuan 
kontemporer. Fokus penelitian ini bukan sekadar mendeskripsikan peran 
perempuan, melainkan membongkar mekanisme simbolik yang melanggengkan 
stratifikasi gender dalam budaya Jawa. 

Berdasarkan kerangka tersebut, penelitian ini memfokuskan kajian pada 
analisis stratifikasi sosial berbasis gender dalam budaya Jawa tradisional dengan 
menelusuri mekanisme simbolik yang melanggengkan ketimpangan relasi 
gender. Kajian ini tidak hanya mengidentifikasi bentuk, faktor penyebab, dan 
dampak stratifikasi gender, tetapi juga membongkar bagaimana nilai budaya dan 
ungkapan tradisional berfungsi sebagai instrumen kekuasaan simbolik yang 
membentuk habitus sosial masyarakat Jawa. Dengan pendekatan ini, penelitian 
diharapkan mampu memberikan kontribusi teoretis dalam kajian sosiologi gender 
serta memperkaya pembacaan kritis terhadap budaya Jawa di tengah tuntutan 
kesetaraan gender kontemporer. 

 

B. METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan pendekatan studi pustaka (library research) 

untuk menganalisis bagaimana bentuk dari stratifikasi sosial berbasis gender 
dalam budaya jawa tradisional. Literatur yang dianalisis mencakup karya-karya 
klasik hingga publikasi mutakhir dalam rentang waktu 2000–2025, sehingga 
penelitian ini merepresentasikan sintesis antara pandangan tradisional dan 
perkembangan kajian gender kontemporer. Sumber data penelitian meliputi buku 
teori, jurnal ilmiah, artikel akademik, maupun laporan penelitian dari lembaga 
resmi. Teknik analisis yang digunakan adalah analisis isi (content analysis) dan 
analisis wacana kritis untuk membedah teks-teks budaya, ungkapan tradisional, 
serta narasi akademik yang merepresentasikan relasi kuasa gender. Untuk 
memahami konsep stratifikasi sosial, penyebab stratifikasi berdasarkan gender, 
dan dampaknya terhadap masyarakat Jawa tradisional, literatur juga dianalisis 
secara deskriptif. Metode studi pustaka dipilih karena memungkinkan penelitian 
ini memperoleh pemahaman komprehensif tentang fenomena yang kompleks 
tanpa perlu melakukan pengumpulan data lapangan langsung. Metode ini juga 
mendukung analisis kritis terhadap literatur yang ada untuk menghasilkan 
sintesis pengetahuan yang relevan bagi pengembangan kajian stratifikasi sosial 
berbasis gender dalam budaya Jawa tradisional. 
 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 
Berisi hasil-hasil penelitian yang telah diperoleh dan pembahasan tentang 

hasil-hasil tersebut. 
 

Bentuk Stratifikasi Sosial Berbasis Gender dalam Budaya Jawa Tradisional 
Memang benar bahwa stratifikasi sosial berdasarkan gender merupakan 

fenomena sosial yang sangat mendalam dalam budaya Jawa. Peran yang 
dimainkan oleh pria dan wanita dalam budaya ini ditentukan secara jelas oleh 



Binti Hadziqotun Nashihah1, Binti Maunah2 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 530 – 537 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

533 

fungsi sosial serta norma dan nilai budaya yang telah diwariskan dari generasi 
ke generasi. Dalam budaya Jawa, perbedaan gender menghasilkan bentuk-
bentuk stratifikasi sebagai berikut: 

Pertama, Pembagian Peran Gender Tradisional. Peran gender tradisional 
menduduki posisi teratas. Ungkapan-ungkapan yang dianggap mencerminkan 
inferioritas perempuan Jawa diciptakan oleh sistem patriarki masyarakat Jawa 
abad ke-18 dan masih sering digunakan hingga saat ini.[8] Ungkapan seperti 
“swarga nunut neraka katut,” “kanca wingking,” “perempuan hanya mengurus 
dapur,” dan “perempuan hanya bergantung pada suami” menyoroti bagaimana 
perempuan Jawa seolah-olah memiliki status yang lebih rendah dalam 
masyarakat.[8] Karena gagasan ini sangat kuat dalam masyarakat Jawa, 
terdapat adat istiadat yang dianggap membatasi kebebasan gerak perempuan, 
termasuk konsep pingitan, yang melarang perempuan ikut serta dalam aktivitas 
tertentu. Dengan kata lain, perempuan harus berbakti, sabar, setia, nrimo 
(menerima), dan pasrah. 

Kedua, Norma Kesopanan dan Tata Krama (unggah-ungguh). Secara 
sosiolinguistik, penggunaan tingkat bahasa Jawa (Ngoko dan Krama) juga 
mencerminkan relasi kuasa gender. Dalam praktik sehari-hari, istri sering kali 
dituntut menggunakan bahasa yang lebih halus kepada suami, yang secara 
simbolik menegaskan posisi subordinat perempuan dalam relasi rumah tangga. 
Lembut, damai, tenang, atau terkendali, menghindari perselisihan, menghargai 
harmoni, menjaga nilai-nilai keluarga, memahami orang lain, sopan, sangat 
terkendali, luar biasa tangguh, berperan dalam ekonomi, dan setia atau sangat 
setia adalah karakteristik wanita Jawa. Ketika digabungkan dengan etika, 
unggah-ungguh mungkin mengungkapkan kepribadian seseorang. Akibatnya, 
stratifikasi sosial-ekonomi para praktisi budaya Jawa mudah dikenali. Siapa saja 
yang mengikuti kode etik ini, dan siapa yang melakukannya.[9] Karena nilai 
unggah-ungguh dalam budaya Jawa, perempuan harus sopan, patuh, dan 
harmonis tanpa menonjol. Dengan membatasi kebebasan berekspresi dan 
otonomi perempuan dalam konteks sosial dan profesional, norma ini secara 
halus mempertahankan status inferior perempuan dalam hierarki sosial berbasis 
gender.  

Ketiga, Pandangan Patriarki dan Kodrat Gender. Ketidaksetaraan dan 
ketidakadilan gender disebabkan oleh sistem patriarki yang menguasai 
masyarakat, yang memiliki dampak besar pada berbagai aspek kehidupan. 
Struktur sosial patriarkal adalah struktur yang menetapkan peran gender secara 
hierarkis dan menempatkan laki-laki sebagai pemegang kekuasaan utama di 
kedua ranah publik dan privat.[10] Pria memegang mayoritas kekuasaan dalam 
masyarakat, sementara wanita hanya diperbolehkan untuk menuruti keputusan 
mereka.[11] Sebagai institusi utama, keluarga sering kali berperan sebagai 
sarana utama dalam meneruskan nilai-nilai patriarki kepada generasi berikutnya 
melalui gaya pengasuhan yang secara jelas membedakan antara laki-laki dan 
perempuan, serta pembagian tugas rumah tangga yang tidak setara.[12] 
Sehingga,status wanita sebagai manusia telah secara bertahap dibatasi dan 
dikurangi oleh pembagian tugas antara pria dan wanita. Pria diberikan peran 
publik, sedangkan wanita diberikan peran domestik. Pria mengendalikan hampir 
setiap aspek ruang publik, termasuk negara, pemerintahan, pendidikan, bisnis, 
perbankan, perdagangan, dan lembaga publik. Perempuan kurang terwakili di 
ruang publik dan umumnya kurang memiliki pengaruh.[13] Budaya Jawa memiliki 
pandangan bahwa kodrat alamiah menempatkan perempuan dalam peran 



Binti Hadziqotun Nashihah1, Binti Maunah2 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 530 – 537 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

534 

pendukung dan domestik  Meskipun ada kemajuan dalam pendidikan dan 
masyarakat, anggapan ini terus mempertahankan akses yang tidak merata bagi 
perempuan terhadap kesempatan politik, ekonomi, dan pendidikan. 

Keempat, Hambatan Akses Kesempatan Publik. Meskipun laki-laki secara 
normatif mendominasi ranah publik, budaya Jawa juga mengenal pengecualian 
penting melalui peran perempuan sebagai bakul di pasar tradisional. Aktivitas 
ekonomi ini menunjukkan bahwa perempuan memiliki posisi strategis dalam 
ekonomi keluarga, meskipun peran tersebut sering tidak diakui sebagai bentuk 
kekuasaan sosial yang setara. Karena stereotip yang menggambarkan 
perempuan sebagai ibu rumah tangga, perempuan yang ingin berpartisipasi 
dalam aktivitas yang sering dikaitkan dengan laki-laki, termasuk politik, olahraga 
kompetitif, dan sejenisnya, dianggap bertindak bertentangan dengan 
kefemininan mereka. Kesalahpahaman ini terkait dengan pengurangan nilai 
pendidikan perempuan. Pendidikan tinggi tidak diperlukan bagi perempuan 
karena mereka merawat suami, mengasuh anak, dan menjadi ibu rumah tangga. 
Menurut tradisi Jawa, perempuan tidak memerlukan gelar sarjana karena mereka 
pada akhirnya akan bekerja di dapur.[13]  

Untuk memudahkan pemahaman mengenai hierarki relasi kuasa berbasis 
gender dalam budaya Jawa tradisional, berikut disajikan bagan alur stratifikasi 
gender yang merepresentasikan hubungan antara nilai budaya, pembagian 
peran gender, dan relasi kuasa sosial. 

 
Bagan 1. Struktur Stratifikasi Gender dalam Budaya Jawa Tradisional 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Bagan ini menunjukkan alur reproduksi stratifikasi sosial berbasis gender 
dalam budaya Jawa tradisional yang berlangsung melalui internalisasi nilai 
budaya, bahasa simbolik, dan pembagian peran gender dalam institusi keluarga 
dan masyarakat. 

 

Faktor yang Menyebabkan Munculnya Stratifikasi Sosial Berbasis Gender 
dalam Budaya Jawa Tradisional 

Dalam budaya Jawa tradisional, stratifikasi sosial berdasarkan gender tidak 
berkembang secara kebetulan, melainkan dipengaruhi oleh sejumlah unsur yang 
saling terkait, yang akar-akarnya terletak pada sejarah dan nilai-nilai budaya 
masyarakat Jawa. Aspek sosial dan budaya yang mendalam membentuk faktor 
pertama. Sulit untuk mengubah standar sosial dan keyakinan Jawa karena telah 
tertanam dalam budaya selama berabad-abad. Ada stereotip peran gender yang 
umum dalam masyarakat Jawa, seperti anggapan bahwa perempuan lemah dan 

Nilai Budaya Patriakal Jawa 

Ungkapan Tradisional & Unggah-Ungguh 

(Swarga nunut, neraka katut, kanca wingking) 

Pembagian Peran Gender 

Ranah publik: Laki-laki | Ranah domestik: 

Perempuan 

Relasi Kuasa Sosial 

Dominasi laki-laki -> Subordinasi perempuan 



Binti Hadziqotun Nashihah1, Binti Maunah2 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 530 – 537 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

535 

toleran secara emosional, sedangkan laki-laki kasar, kuat, dan logis. Di beberapa 
komunitas Jawa, hal ini mengakibatkan subordinasi perempuan meskipun ada 
kemajuan sosial dan pendidikan.[14] 

Kedua, Nilai-nilai filosofis dan budaya. Keyakinan budaya Jawa, yang 
sebagian besar bersifat patriarkal, menempatkan perempuan pada status kelas 
dua. Ungkapan budaya seperti “suwarga nunut neraka katut” (surga mengikuti, 
neraka mengikuti) dan konsep “wani ditoto” (berani) menggambarkan bagaimana 
tugas perempuan secara filosofis dibatasi, terutama berfokus pada rumah tangga 
dan mendukung laki-laki dalam kehidupan publik.[13] Secara ringkas, budaya 
Jawa yang kuat dipengaruhi oleh prasangka gender, mungkin dianggap sebagai 
hambatan bagi partisipasi penuh perempuan dalam kehidupan publik.  

Ketiga, Stereotip peran tradisional. Nilai-nilai budaya masyarakat tradisional 
(nilai-nilai budaya Jawa) membatasi perempuan. Pandangan bahwa perempuan 
hanya mampu melakukan manak (melahirkan), macak (berhias), dan masak 
(memasak) telah menempatkan perempuan dalam peran yang terbatas dan 
terkendali.[13] Konsep manak, macak, masak tidak hanya berfungsi sebagai 
pembatas peran perempuan, tetapi dikonstruksi secara sosial sebagai “kodrat” 
untuk menghindari resistensi. Dengan membingkai peran domestik sebagai 
kehormatan dan kewajaran, budaya patriarki Jawa berhasil mempertahankan 
dominasi tanpa memunculkan konflik terbuka dari pihak perempuan. Perempuan 
sering digambarkan sebagai “alami” atau “kodrati” sebagai pengurus rumah 
tangga dan pengasuh anak dalam kerangka nilai-nilai patriarki. Akibatnya, posisi-
posisi ini seringkali tidak diakui sebagai pekerjaan produktif atau secara ekonomi 
signifikan, meskipun secara sosial diterima.[15]  Perempuan tidak dapat 
mencapai potensi penuh mereka di bidang publik dan profesional karena 
kesalahpahaman ini. 
 

Dampak yang di Timbulkan Akibat Stratifikasi Sosial Berbasis Gender 
dalam Budaya Jawa Tradisional 

Dalam masyarakat Jawa tradisional, dampak stratifikasi sosial berdasarkan 
gender sangat luas dan kompleks. Ketahanan penindasan perempuan di 
hadapan kemajuan sosial dan pendidikan yang lebih baik, terutama di daerah 
pedesaan dan kalangan Priyayi, merupakan salah satu dampak utama. Di bidang 
sosial dan ekonomi, perempuan masih sering dianggap inferior, yang membatasi 
akses mereka terhadap pekerjaan, pendidikan, dan partisipasi publik yang 
optimal. Stereotip gender yang membatasi perempuan pada tanggung jawab 
domestik dan reproduktif juga merupakan hasil dari budaya patriarki yang sangat 
mendalam, yang menghambat perempuan untuk mencapai potensi penuh 
mereka. Karena keyakinan budaya masih sangat tertanam dalam kehidupan 
perempuan Indonesia, mereka tidak dapat sepenuhnya mewujudkan potensi 
mereka dan kesulitan untuk menemukan jati diri mereka yang sebenarnya. Selain 
itu, terdapat keyakinan di bidang pendidikan bahwa perempuan yang memiliki 
tingkat pendidikan tinggi akan menakutkan laki-laki, yang membuat perempuan 
enggan untuk mengejar pendidikan tinggi.[13]  

Ketidakadilan sosial dan rasa putus asa perempuan adalah dampak lain 
yang muncul, dan hal ini mungkin menjadi faktor dalam rendahnya tingkat 
partisipasi perempuan dalam proses pengambilan keputusan dan pembangunan 
lokal maupun nasional. Polanya ketergantungan ini menunjukkan bahwa 
perempuan belum dianggap sebagai individu yang mandiri, mampu memilih jalan 
hidup mereka sendiri, dan membuat keputusan tentang urusan pribadi dan 



Binti Hadziqotun Nashihah1, Binti Maunah2 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 530 – 537 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

536 

keluarga mereka. Hal ini menunjukkan bagaimana kekuasaan suami atau 
pasangan laki-laki lainnya mendominasi status perempuan, terutama di dalam 
rumah tangga.[13] Selain itu, hal ini menyebabkan konflik sosial dan prasangka, 
yang memperkuat perasaan inferioritas sosial. Mengembangkan langkah-
langkah yang mendukung kesetaraan gender dalam masyarakat Jawa tradisional 
memerlukan pemahaman yang mendalam tentang dampak dari stratifikasi ini. 

 

D. KESIMPULAN 
Dalam budaya Jawa tradisional, stratifikasi sosial berdasarkan gender 

merupakan sistem yang sangat mendalam dan telah mempengaruhi struktur 
sosial masyarakat selama berabad-abad. Sistem patriarki membatasi mobilitas 
perempuan dalam bidang sosial, ekonomi, dan pendidikan, serta menempatkan 
mereka dalam posisi subordinat melalui pembagian peran yang kaku antara laki-
laki dan perempuan. Gagasan bahwa laki-laki harus menguasai ranah publik dan 
perempuan harus patuh dan tunduk di rumah tercermin dalam nilai-nilai budaya 
seperti unggah-ungguh, konsep wani ditoto, dan ungkapan tradisional seperti 
suwarga nunut neraka katut. Perempuan mengalami berbagai konsekuensi 
akibat hal ini, termasuk akses terbatas ke pekerjaan dan pendidikan, tingkat 
partisipasi publik yang rendah, serta kurangnya kepercayaan diri dalam 
mencapai potensi penuh mereka. Dalam masyarakat Jawa, ketidaksetaraan 
gender semakin diperparah oleh keyakinan patriarkal dan stereotip yang telah 
diwariskan dari generasi ke generasi. Untuk melestarikan budaya Jawa tanpa 
mengorbankan prinsip kesetaraan gender dan keadilan, serta memungkinkan 
perempuan mencapai posisi yang setara dengan laki-laki dalam kehidupan sosial 
kontemporer, perubahan sosial dan penafsiran ulang nilai-nilai budaya menjadi 
hal yang diperlukan. 
 
DAFTAR PUSTAKA   
 
[1] B. Maunah, “Stratifikasi Sosial dan Perjuangan Kelas dalam Prespektif 

Sosiologi Pendidikan,” Ta’allum J. Pendidik. Islam, vol. 3, no. 1, hal. 19–38, 
2015. 

[2] A. Chozin dan T. A. Prasetyo, “Pendidikan Masyarakat dan Stratifikasi 
Sosial Dalam Prespektif Islam,” Mamba’ul ’Ulum, vol. 17, no. 2, hal. 45–54, 
2021, doi: 10.61292/cognoscere.167. 

[3] H. Fajrussalam, K. Febriani, M. Apriliya, N. Febriana, dan R. Safitri, 
“Kesetaraan Gender dalam Pandangan Musdah Mulia,” Pendidik. Dan 
Konseling, vol. 5, no. 2, hal. 5511–5519, 2023, doi: 
https://doi.org/10.31004/jpdk.v5i2.14474. 

[4] K. B. Romualdi dan Miftahuddin, “Telaah Perubahan Stratifikasi Sosial 
Masyarakat Banten Sebelum Pemberontakan Tahun 1888,” Kerat. J. Hist. 
Educ. Cult., vol. 10, no. 2, hal. 136–145, 2023, doi: 
10.32585/keraton.v5i1.4218. 

[5] A. P. Sari, “Analisis Yuridis Kedudukan Stratifikasi Sosial Dalam Hukum 
Dari Perspektif Teori Fungsionalisme Struktural,” 2021. doi: 
https://doi.org/10.69957/cr.v1i1.13. 

[6] D. Atmawati, “Gender Bias in Javanese Society: A Study in Language 
Forms Choice to Men and Women,” Humaniora, vol. 9, no. 3, hal. 257–264, 
2018, doi: https://doi.org/10.21512/humaniora.v9i3.4937. 

 



Binti Hadziqotun Nashihah1, Binti Maunah2 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 530 – 537 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

537 

[7] L. Mahfiana, N. D. B. Osman, E. Ariyani, dan L. Zahriani, “Influence of 
Religion and Culture on Women’s Rights in Joint Property Settlements in 
Java, Indonesia,” Ijtihad  J. Wacana Huk. Islam dan Kemanus., vol. 24, no. 
1, hal. 117–138, 2025, doi: 10.18326/ijtihad.v25i1.117-138. 

[8] C. D. Wardhana, “Kesetaraan Gender dalam Babad Tutur Karya 
Mangkunegara 1,” Jumantara, vol. 6, no. 92–108, 2015. 

[9] E. I. D. Syayekti, “Dari Kanca Wingking hingga Keseimbangan Kosmos: 
Dinamika Pencitraan Perempuan Jawa di Film Indonesia,” Besari J. Soc. 
Cult. Stud., vol. 1, no. 2, hal. 101–112, 2024, doi: 
https://doi.org/10.71155/besari.v1i2.25. 

[10] M. H. Hafani dan M. N. Buldani, “Patriarki Dan Kekuasaan: Bagaimana Laki-
Laki Mengendalikan Kehidupan Dalam Keluarga,” J. Kaji. Huk. Kel. Islam, 
vol. 7, no. 1, hal. 1–12, 2025, doi: https://doi.org/10.58293/asa.v7i1.120. 

[11] P. Shintiya, M. N. A. Abdullah, dan Mujayapura. Muhammad Retsa Rizaldi, 
“Warisan Patriarki: Hambatan Struktural bagi Perempuan di Dunia Kerja,” 
SABANA (Sosiologi, Antropol. dan Budaya Nusantara), vol. 4, no. 2, hal. 
171–179, 2025, doi: https://doi.org/10.55123/sabana.v4i2.5011. 

[12] D. Monika dan N. Dora, “Ketimpangan Gender Dalam Pola Asuh Anak 
Perempuan dan Laki-laki pada Masyarakat Suku Jawa di Kota Binjai Kel. 
Timbang Langkat,” J. Ilmu Pendidik. Progresif, vol. 8, no. 11, hal. 9–21, 
2024. 

[13] A. C. Budiati, “Aktualisasi Diri Perempuan Dalam Sistem Budaya Jawa 
(Persepsi Perempuan terhadap Nilai-nilai Budaya Jawa dalam 
Mengaktualisasikan Diri),” Pamator, vol. 3, no. 1, hal. 51–59, 2010. 

[14] Q. Uyun, “Peran Gender dalam Budaya Jawa,” Psikologika  J. Pemikir. dan 
Penelit. Psikol., vol. 7, no. 13, hal. 32–42, 2002, doi: 
10.20885/psikologika.vol7.iss13.art3. 

[15] D. Agustina et al., “Budaya Patriarki Sebagai Fondasi Ketimpangan Gender 
di Indonesia,” J. Kesehat. Tambusai, vol. 6, no. 2, hal. 8426–8434, 2025, 
[Daring]. Tersedia pada: 
https://journal.universitaspahlawan.ac.id/index.php/jkt/article/view/46133 

 


