SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara)
https:/ /journal literasisains.id/index.php/sabana
DOI: 10.55123 / sabana.v4i3.6992
e-ISSN 2829-6133 (Media Elektronik =~ &8&
Vol. 4 No. 3 (Desember 2025) 530-537 SHBRAING
Received: October 01, 2025 | Accepted: November 14, 2025 | Published: December 20, 2025

HABITUS PATRIARKI DAN KEKERASAN SIMBOLIK: DEKONSTRUKSI
STRATIFIKASI GENDER DALAM KOSMOLOGI JAWA TRADISIONAL

Binti Hadzigotun Nashihah?, Binti Maunah?®
L2 Tadris llmu Penegtahuan Sosial, Fakultas Tarbiyah dan limu Keguruan, UIN Sayyid Ali
Rahmatullah, Tulungagung, Indonesia
Email: *thadzigotun08@gmail.com, ?'bintimaunah@uinsatu.ac.id

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bentuk stratifikasi sosial berbasis gender
dalam budaya Jawa tradisional serta faktor-faktor penyebab dan dampaknya terhadap
masyarakat Jawa. Kajian ini memfokuskan perhatian tentang bagaimana nilai budaya,
norma social, dan kontruksi peran gender diwariskan dari generasi ke generasi yang
kemudian membentuk pola relasi yang tidak seimbang antara laki-laki dan perempuan.
Metode yang digunakan adalah studi pustaka dengan mengkaji literatur terkait berupa
buku, jurnal, dan laporan penelitian yang kredibel dan relevan, sehingga memperoleh
pemahaman komprehensif tanpa pengumpulan data lapangan. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa stratifikasi sosial gender dalam budaya Jawa tradisional sangat
dipengaruhi oleh sistem patriarki yang membatasi peran perempuan pada ranah
domestik, sedangkan laki-laki mendominasi ranah publik. Ketimpangan ini tercermin dari
norma budaya, stereotip gender, dan pembagian peran yang kaku, yang menyebabkan
perempuan mengalami subordinasi dan akses terbatas pada pendidikan, pekerjaan,
serta partisipasi publik. Upaya membaca ualang konsep-konsep budaya Jawa seperti
kanca wingking dan swarga nunut neraka katut tidak hanya sebagai norma tradisional,
tetapi sebagai praktik simbolik yang masih beroprasi dalam relasi gender masyrakat
Jawa modern. Sehingga, kajian ini menunjukkan bahwa warisan budaya patriarkal tidak
sepenuhnya ditinggalkan, melainkan mengalami reproduksi dalam bentuk yang lebih
halus ditengah wacana kesetraan gender kontemporer.

Kata Kunci: Stratifikasi Sosial, Peran Gender, Budaya Jawa Tradisional

ABSTRACT

This study aims to analyze the forms of gender-based social stratification in traditional
Javanese culture, as well as the factors that cause it and its impact on Javanese society.
This study focuses on how cultural values, social norms, and gender role constructions
are passed down from generation to generation, which then form unbalanced patterns
of relations between men and women. The method used is a literature study by reviewing
relevant literature in the form of credible and relevant books, journals, and research
reports, thereby obtaining a comprehensive understanding without collecting field data.
The results show that gender social stratification in traditional Javanese culture is
strongly influenced by a patriarchal system that limits women's roles to the domestic
sphere, while men dominate the public sphere. This inequality is reflected in cultural
norms, gender stereotypes, and rigid role divisions, which cause women to experience
subordination and limited access to education, employment, and public participation.
Efforts to reinterpret Javanese cultural concepts such as kanca wingking and swarga
nunut neraka katut not only as traditional norms but also as symbolic practices that still
operate in gender relations in modern Javanese society. Thus, this study shows that the
patriarchal cultural heritage has not been completely abandoned, but rather reproduced
in a more subtle form amid the discourse of contemporary gender equality.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

530



Binti Hadziqotun Nashihah!, Binti Maunah?
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 530 - 537

Keywords: Social Stratification, Gender Roles, Traditional Javanese Culture

A. PENDAHULUAN

Manusia tidak dapat menghindari interaksi sosial dalam masyarakat karena
mereka adalah makhluk sosial. Pembentukan kelompok dipengaruhi oleh
interaksi sosial ini. Secara umum, masyarakat Indonesia dapat dikategorikan
menjadi dua jenis. Menurut Maunah (2015), terdapat dua jenis pembentukan
kelompok: pembentukan kelompok horizontal dalam bentuk diferensiasi dan
pembentukan kelompok vertikal dalam bentuk stratifikasi sosial.[1] Struktur
lapisan sosial ini dapat muncul secara spontan dalam suatu masyarakat atau
dapat diciptakan secara sengaja untuk mencapai tujuan bersama, seperti
dijelaskan oleh Maksum dalam Chozin dan Prasetyo.[2] Keberadaan stratifikasi
sosial berdasarkan gender ditunjukkan oleh fenomena ini, di mana
ketidaksetaraan gender mengimplikasikan perbedaan dalam hak, tanggung
jawab, dan status sosial di dalam masyarakat.[3]

Dalam konteks masyarakat Jawa kontemporer, nilai-nilai tradisional
tersebut berhadapan langsung dengan arus modernitas yang menuntut
kesetaraan gender, partisipasi perempuan di ruang publik, serta pengakuan atas
hak-hak sosial perempuan. Ketegangan antara nilai budaya tradisional dan
tuntutan modern ini menciptakan dinamika sosial yang kompleks, di mana norma
patriarkal tidak sepenuhnya ditinggalkan, tetapi justru direproduksi dalam bentuk
yang lebih simbolik dan tidak kasat mata. Kondisi inilah yang menjadikan kajian
mengenai stratifikasi gender dalam budaya Jawa tetap relevan untuk dikaji
secara kritis.

Pembedaan individu atau kelompok dalam masyarakat dengan
mengelompokkan mereka ke dalam berbagai kelas sosial hierarkis dan
memberikan hak serta tanggung jawab yang berbeda di antara lapisan-lapisan
tersebut dikenal sebagai stratifikasi sosial.[4] Hal ini merupakan fenomena umum
dalam kehidupan sosial. Stratifikasi sosial disebabkan oleh berbagai faktor,
seperti posisi, kepentingan, kekayaan, dan pendidikan.[5] Kesenjangan gender
itu sendiri merupakan salah satunya. Dibandingkan dengan perempuan, laki-laki
diberikan banyak hak dan keuntungan dalam masyarakat kuno. Budaya ini
berkembang pada masa ketika emansipasi perempuan belum diperjuangkan.
Salah satu suku yang memiliki budaya yang kuat dan beragam dalam hal ini
adalah suku Jawa.

Budaya Jawa dikenal memiliki sistem institusi sosial, konvensi, dan nilai-
nilai yang kompleks. Etika dan peran sosial, terutama pembagian peran
berdasarkan gender, diterapkan dengan ketat dalam budaya Jawa tradisional.
Selain mencerminkan perbedaan anatomis antara pria dan wanita, pemisahan
ini juga mencerminkan konsepsi sosial yang telah ada selama berabad-abad.[6]
Oleh karena itu, dalam masyarakat Jawa, gender bukan hanya faktor biologis; ia
juga menjadi landasan bagi perkembangan struktur sosial tertentu.

Pria umumnya memegang peran yang lebih dominan di ranah publik,
termasuk kepemimpinan, pengambilan keputusan, dan kegiatan ekonomi, dalam
budaya Jawa tradisional. Di sisi lain, perempuan lebih sering dikaitkan dengan
tanggung jawab domestik seperti mengurus rumah tangga, membantu suami,
dan mendidik anak-anak. Pria berada pada posisi yang lebih tinggi dalam hierarki
sosial yang dibentuk oleh kondisi ini dibandingkan dengan perempuan.[7]

Penelitian ini menggunakan perspektif Pierre Bourdieu, khususnya konsep
habitus dan kekerasan simbolik, untuk membaca stratifikasi gender dalam
budaya Jawa. Ungkapan budaya seperti swarga nunut neraka katut dan konsep

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

531



Binti Hadziqotun Nashihah!, Binti Maunah?
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 530 - 537

kanca wingking tidak hanya berfungsi sebagai pepatah moral, melainkan
membentuk habitus yang secara tidak sadar menginternalisasi posisi subordinat
perempuan. Melalui mekanisme kekerasan simbolik, relasi kuasa ini diterima
sebagai sesuatu yang alamiah dan wajar, sehingga memperkuat dominasi laki-
laki tanpa perlu paksaan fisik.

Berbeda dengan kajian klasik mengenai perempuan Jawa yang dilakukan
oleh Hildred Geertz dan Nancy Sullivan yang menekankan peran domestik dan
struktur keluarga, penelitian ini memposisikan diri sebagai kajian reflektif yang
menelaah ulang konstruksi gender melalui sintesis literatur klasik dan temuan
kontemporer. Fokus penelitian ini bukan sekadar mendeskripsikan peran
perempuan, melainkan membongkar mekanisme simbolik yang melanggengkan
stratifikasi gender dalam budaya Jawa.

Berdasarkan kerangka tersebut, penelitian ini memfokuskan kajian pada
analisis stratifikasi sosial berbasis gender dalam budaya Jawa tradisional dengan
menelusuri mekanisme simbolik yang melanggengkan ketimpangan relasi
gender. Kajian ini tidak hanya mengidentifikasi bentuk, faktor penyebab, dan
dampak stratifikasi gender, tetapi juga membongkar bagaimana nilai budaya dan
ungkapan tradisional berfungsi sebagai instrumen kekuasaan simbolik yang
membentuk habitus sosial masyarakat Jawa. Dengan pendekatan ini, penelitian
diharapkan mampu memberikan kontribusi teoretis dalam kajian sosiologi gender
serta memperkaya pembacaan kritis terhadap budaya Jawa di tengah tuntutan
kesetaraan gender kontemporer.

B. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan studi pustaka (library research)
untuk menganalisis bagaimana bentuk dari stratifikasi sosial berbasis gender
dalam budaya jawa tradisional. Literatur yang dianalisis mencakup karya-karya
klasik hingga publikasi mutakhir dalam rentang waktu 2000-2025, sehingga
penelitian ini merepresentasikan sintesis antara pandangan tradisional dan
perkembangan kajian gender kontemporer. Sumber data penelitian meliputi buku
teori, jurnal ilmiah, artikel akademik, maupun laporan penelitian dari lembaga
resmi. Teknik analisis yang digunakan adalah analisis isi (content analysis) dan
analisis wacana kritis untuk membedah teks-teks budaya, ungkapan tradisional,
serta narasi akademik yang merepresentasikan relasi kuasa gender. Untuk
memahami konsep stratifikasi sosial, penyebab stratifikasi berdasarkan gender,
dan dampaknya terhadap masyarakat Jawa tradisional, literatur juga dianalisis
secara deskriptif. Metode studi pustaka dipilih karena memungkinkan penelitian
ini memperoleh pemahaman komprehensif tentang fenomena yang kompleks
tanpa perlu melakukan pengumpulan data lapangan langsung. Metode ini juga
mendukung analisis kritis terhadap literatur yang ada untuk menghasilkan
sintesis pengetahuan yang relevan bagi pengembangan kajian stratifikasi sosial
berbasis gender dalam budaya Jawa tradisional.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
Berisi hasil-hasil penelitian yang telah diperoleh dan pembahasan tentang
hasil-hasil tersebut.

Bentuk Stratifikasi Sosial Berbasis Gender dalam Budaya Jawa Tradisional

Memang benar bahwa stratifikasi sosial berdasarkan gender merupakan
fenomena sosial yang sangat mendalam dalam budaya Jawa. Peran yang
dimainkan oleh pria dan wanita dalam budaya ini ditentukan secara jelas oleh

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

532



Binti Hadziqotun Nashihah!, Binti Maunah?
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 530 - 537

fungsi sosial serta norma dan nilai budaya yang telah diwariskan dari generasi
ke generasi. Dalam budaya Jawa, perbedaan gender menghasilkan bentuk-
bentuk stratifikasi sebagai berikut:

Pertama, Pembagian Peran Gender Tradisional. Peran gender tradisional
menduduki posisi teratas. Ungkapan-ungkapan yang dianggap mencerminkan
inferioritas perempuan Jawa diciptakan oleh sistem patriarki masyarakat Jawa
abad ke-18 dan masih sering digunakan hingga saat ini.[8] Ungkapan seperti
“swarga nunut neraka katut,” “kanca wingking,” “perempuan hanya mengurus
dapur,” dan “perempuan hanya bergantung pada suami” menyoroti bagaimana
perempuan Jawa seolah-olah memiliki status yang lebih rendah dalam
masyarakat.[8] Karena gagasan ini sangat kuat dalam masyarakat Jawa,
terdapat adat istiadat yang dianggap membatasi kebebasan gerak perempuan,
termasuk konsep pingitan, yang melarang perempuan ikut serta dalam aktivitas
tertentu. Dengan kata lain, perempuan harus berbakti, sabar, setia, nrimo
(menerima), dan pasrah.

Kedua, Norma Kesopanan dan Tata Krama (unggah-ungguh). Secara
sosiolinguistik, penggunaan tingkat bahasa Jawa (Ngoko dan Krama) juga
mencerminkan relasi kuasa gender. Dalam praktik sehari-hari, istri sering kali
dituntut menggunakan bahasa yang lebih halus kepada suami, yang secara
simbolik menegaskan posisi subordinat perempuan dalam relasi rumah tangga.
Lembut, damai, tenang, atau terkendali, menghindari perselisihan, menghargai
harmoni, menjaga nilai-nilai keluarga, memahami orang lain, sopan, sangat
terkendali, luar biasa tangguh, berperan dalam ekonomi, dan setia atau sangat
setia adalah karakteristik wanita Jawa. Ketika digabungkan dengan etika,
unggah-ungguh mungkin mengungkapkan kepribadian seseorang. Akibatnya,
stratifikasi sosial-ekonomi para praktisi budaya Jawa mudah dikenali. Siapa saja
yang mengikuti kode etik ini, dan siapa yang melakukannya.[9] Karena nilai
unggah-ungguh dalam budaya Jawa, perempuan harus sopan, patuh, dan
harmonis tanpa menonjol. Dengan membatasi kebebasan berekspresi dan
otonomi perempuan dalam konteks sosial dan profesional, norma ini secara
halus mempertahankan status inferior perempuan dalam hierarki sosial berbasis
gender.

Ketiga, Pandangan Patriarki dan Kodrat Gender. Ketidaksetaraan dan
ketidakadilan gender disebabkan oleh sistem patriarki yang menguasai
masyarakat, yang memiliki dampak besar pada berbagai aspek kehidupan.
Struktur sosial patriarkal adalah struktur yang menetapkan peran gender secara
hierarkis dan menempatkan laki-laki sebagai pemegang kekuasaan utama di
kedua ranah publik dan privat.[10] Pria memegang mayoritas kekuasaan dalam
masyarakat, sementara wanita hanya diperbolehkan untuk menuruti keputusan
mereka.[11] Sebagai institusi utama, keluarga sering kali berperan sebagai
sarana utama dalam meneruskan nilai-nilai patriarki kepada generasi berikutnya
melalui gaya pengasuhan yang secara jelas membedakan antara laki-laki dan
perempuan, serta pembagian tugas rumah tangga yang tidak setara.[12]
Sehingga,status wanita sebagai manusia telah secara bertahap dibatasi dan
dikurangi oleh pembagian tugas antara pria dan wanita. Pria diberikan peran
publik, sedangkan wanita diberikan peran domestik. Pria mengendalikan hampir
setiap aspek ruang publik, termasuk negara, pemerintahan, pendidikan, bisnis,
perbankan, perdagangan, dan lembaga publik. Perempuan kurang terwakili di
ruang publik dan umumnya kurang memiliki pengaruh.[13] Budaya Jawa memiliki
pandangan bahwa kodrat alamiah menempatkan perempuan dalam peran

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

533



Binti Hadziqotun Nashihah!, Binti Maunah?
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 530 - 537

pendukung dan domestik Meskipun ada kemajuan dalam pendidikan dan
masyarakat, anggapan ini terus mempertahankan akses yang tidak merata bagi
perempuan terhadap kesempatan politik, ekonomi, dan pendidikan.

Keempat, Hambatan Akses Kesempatan Publik. Meskipun laki-laki secara
normatif mendominasi ranah publik, budaya Jawa juga mengenal pengecualian
penting melalui peran perempuan sebagai bakul di pasar tradisional. Aktivitas
ekonomi ini menunjukkan bahwa perempuan memiliki posisi strategis dalam
ekonomi keluarga, meskipun peran tersebut sering tidak diakui sebagai bentuk
kekuasaan sosial yang setara. Karena stereotip yang menggambarkan
perempuan sebagai ibu rumah tangga, perempuan yang ingin berpartisipasi
dalam aktivitas yang sering dikaitkan dengan laki-laki, termasuk politik, olahraga
kompetitif, dan sejenisnya, dianggap bertindak bertentangan dengan
kefemininan mereka. Kesalahpahaman ini terkait dengan pengurangan nilai
pendidikan perempuan. Pendidikan tinggi tidak diperlukan bagi perempuan
karena mereka merawat suami, mengasuh anak, dan menjadi ibu rumah tangga.
Menurut tradisi Jawa, perempuan tidak memerlukan gelar sarjana karena mereka
pada akhirnya akan bekerja di dapur.[13]

Untuk memudahkan pemahaman mengenai hierarki relasi kuasa berbasis
gender dalam budaya Jawa tradisional, berikut disajikan bagan alur stratifikasi
gender yang merepresentasikan hubungan antara nilai budaya, pembagian
peran gender, dan relasi kuasa sosial.

Bagan 1. Struktur Stratifikasi Gender dalam Budaya Jawa Tradisional

Nilai Budaya Patriakal Jawa

Ungkapan Tradisional & Unggah-Ungguh
(Swarga nunut, neraka katut, kanca wingking)

Pembagian Peran Gender
Ranah publik: Laki-laki | Ranah domestik:
Pere y puan

Relasi Kuasa Sosial
Dominasi laki-laki -> Subordinasi perempuan

Bagan ini menunjukkan alur reproduksi stratifikasi sosial berbasis gender
dalam budaya Jawa tradisional yang berlangsung melalui internalisasi nilai
budaya, bahasa simbolik, dan pembagian peran gender dalam institusi keluarga
dan masyarakat.

Faktor yang Menyebabkan Munculnya Stratifikasi Sosial Berbasis Gender
dalam Budaya Jawa Tradisional

Dalam budaya Jawa tradisional, stratifikasi sosial berdasarkan gender tidak
berkembang secara kebetulan, melainkan dipengaruhi oleh sejumlah unsur yang
saling terkait, yang akar-akarnya terletak pada sejarah dan nilai-nilai budaya
masyarakat Jawa. Aspek sosial dan budaya yang mendalam membentuk faktor
pertama. Sulit untuk mengubah standar sosial dan keyakinan Jawa karena telah
tertanam dalam budaya selama berabad-abad. Ada stereotip peran gender yang
umum dalam masyarakat Jawa, seperti anggapan bahwa perempuan lemah dan

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

534



Binti Hadziqotun Nashihah!, Binti Maunah?
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 530 - 537

toleran secara emosional, sedangkan laki-laki kasar, kuat, dan logis. Di beberapa
komunitas Jawa, hal ini mengakibatkan subordinasi perempuan meskipun ada
kemajuan sosial dan pendidikan.[14]

Kedua, Nilai-nilai filosofis dan budaya. Keyakinan budaya Jawa, yang
sebagian besar bersifat patriarkal, menempatkan perempuan pada status kelas
dua. Ungkapan budaya seperti “suwarga nunut neraka katut” (surga mengikuti,
neraka mengikuti) dan konsep “wani ditoto” (berani) menggambarkan bagaimana
tugas perempuan secara filosofis dibatasi, terutama berfokus pada rumah tangga
dan mendukung laki-laki dalam kehidupan publik.[13] Secara ringkas, budaya
Jawa yang kuat dipengaruhi oleh prasangka gender, mungkin dianggap sebagai
hambatan bagi partisipasi penuh perempuan dalam kehidupan publik.

Ketiga, Stereotip peran tradisional. Nilai-nilai budaya masyarakat tradisional
(nilai-nilai budaya Jawa) membatasi perempuan. Pandangan bahwa perempuan
hanya mampu melakukan manak (melahirkan), macak (berhias), dan masak
(memasak) telah menempatkan perempuan dalam peran yang terbatas dan
terkendali.[13] Konsep manak, macak, masak tidak hanya berfungsi sebagai
pembatas peran perempuan, tetapi dikonstruksi secara sosial sebagai “kodrat”
untuk menghindari resistensi. Dengan membingkai peran domestik sebagai
kehormatan dan kewajaran, budaya patriarki Jawa berhasil mempertahankan
dominasi tanpa memunculkan konflik terbuka dari pihak perempuan. Perempuan
sering digambarkan sebagai “alami” atau “kodrati” sebagai pengurus rumah
tangga dan pengasuh anak dalam kerangka nilai-nilai patriarki. Akibatnya, posisi-
posisi ini seringkali tidak diakui sebagai pekerjaan produktif atau secara ekonomi
signifikan, meskipun secara sosial diterima.[15] Perempuan tidak dapat
mencapai potensi penuh mereka di bidang publik dan profesional karena
kesalahpahaman ini.

Dampak yang di Timbulkan Akibat Stratifikasi Sosial Berbasis Gender
dalam Budaya Jawa Tradisional

Dalam masyarakat Jawa tradisional, dampak stratifikasi sosial berdasarkan
gender sangat luas dan kompleks. Ketahanan penindasan perempuan di
hadapan kemajuan sosial dan pendidikan yang lebih baik, terutama di daerah
pedesaan dan kalangan Priyayi, merupakan salah satu dampak utama. Di bidang
sosial dan ekonomi, perempuan masih sering dianggap inferior, yang membatasi
akses mereka terhadap pekerjaan, pendidikan, dan partisipasi publik yang
optimal. Stereotip gender yang membatasi perempuan pada tanggung jawab
domestik dan reproduktif juga merupakan hasil dari budaya patriarki yang sangat
mendalam, yang menghambat perempuan untuk mencapai potensi penuh
mereka. Karena keyakinan budaya masih sangat tertanam dalam kehidupan
perempuan Indonesia, mereka tidak dapat sepenuhnya mewujudkan potensi
mereka dan kesulitan untuk menemukan jati diri mereka yang sebenarnya. Selain
itu, terdapat keyakinan di bidang pendidikan bahwa perempuan yang memiliki
tingkat pendidikan tinggi akan menakutkan laki-laki, yang membuat perempuan
enggan untuk mengejar pendidikan tinggi.[13]

Ketidakadilan sosial dan rasa putus asa perempuan adalah dampak lain
yang muncul, dan hal ini mungkin menjadi faktor dalam rendahnya tingkat
partisipasi perempuan dalam proses pengambilan keputusan dan pembangunan
lokal maupun nasional. Polanya ketergantungan ini menunjukkan bahwa
perempuan belum dianggap sebagai individu yang mandiri, mampu memilih jalan
hidup mereka sendiri, dan membuat keputusan tentang urusan pribadi dan

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

535



Binti Hadziqotun Nashihah!, Binti Maunah?
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 530 - 537

keluarga mereka. Hal ini menunjukkan bagaimana kekuasaan suami atau
pasangan laki-laki lainnya mendominasi status perempuan, terutama di dalam
rumah tangga.[13] Selain itu, hal ini menyebabkan konflik sosial dan prasangka,
yang memperkuat perasaan inferioritas sosial. Mengembangkan langkah-
langkah yang mendukung kesetaraan gender dalam masyarakat Jawa tradisional
memerlukan pemahaman yang mendalam tentang dampak dari stratifikasi ini.

D. KESIMPULAN

Dalam budaya Jawa tradisional, stratifikasi sosial berdasarkan gender
merupakan sistem yang sangat mendalam dan telah mempengaruhi struktur
sosial masyarakat selama berabad-abad. Sistem patriarki membatasi mobilitas
perempuan dalam bidang sosial, ekonomi, dan pendidikan, serta menempatkan
mereka dalam posisi subordinat melalui pembagian peran yang kaku antara laki-
laki dan perempuan. Gagasan bahwa laki-laki harus menguasai ranah publik dan
perempuan harus patuh dan tunduk di rumah tercermin dalam nilai-nilai budaya
seperti unggah-ungguh, konsep wani ditoto, dan ungkapan tradisional seperti
suwarga nunut neraka katut. Perempuan mengalami berbagai konsekuensi
akibat hal ini, termasuk akses terbatas ke pekerjaan dan pendidikan, tingkat
partisipasi publik yang rendah, serta kurangnya kepercayaan diri dalam
mencapai potensi penuh mereka. Dalam masyarakat Jawa, ketidaksetaraan
gender semakin diperparah oleh keyakinan patriarkal dan stereotip yang telah
diwariskan dari generasi ke generasi. Untuk melestarikan budaya Jawa tanpa
mengorbankan prinsip kesetaraan gender dan keadilan, serta memungkinkan
perempuan mencapai posisi yang setara dengan laki-laki dalam kehidupan sosial
kontemporer, perubahan sosial dan penafsiran ulang nilai-nilai budaya menjadi
hal yang diperlukan.

DAFTAR PUSTAKA

[1] B. Maunah, “Stratifikasi Sosial dan Perjuangan Kelas dalam Prespektif
Sosiologi Pendidikan,” Ta’allum J. Pendidik. Islam, vol. 3, no. 1, hal. 19-38,
2015.

[2] A. Chozin dan T. A. Prasetyo, “Pendidikan Masyarakat dan Stratifikasi
Sosial Dalam Prespektif Islam,” Mamba’ul "Ulum, vol. 17, no. 2, hal. 45-54,
2021, doi: 10.61292/cognoscere.167.

[3] H. Fajrussalam, K. Febriani, M. Apriliya, N. Febriana, dan R. Safitri,
“‘Kesetaraan Gender dalam Pandangan Musdah Mulia,” Pendidik. Dan
Konseling, wvol. 5, no. 2, hal 5511-5519, 2023, doi:
https://doi.org/10.31004/jpdk.v5i2.14474.

[4] K. B. Romualdi dan Miftahuddin, “Telaah Perubahan Stratifikasi Sosial
Masyarakat Banten Sebelum Pemberontakan Tahun 1888,” Kerat. J. Hist.
Educ. Cult,, wvol. 10, no. 2, hal. 136-145, 2023, doi:
10.32585/keraton.v5i1.4218.

[5] A. P. Sari, “Analisis Yuridis Kedudukan Stratifikasi Sosial Dalam Hukum
Dari  Perspektif Teori Fungsionalisme  Struktural,” 2021. doi:
https://doi.org/10.69957/cr.v1i1.13.

[6] D. Atmawati, “Gender Bias in Javanese Society: A Study in Language
Forms Choice to Men and Women,” Humaniora, vol. 9, no. 3, hal. 257-264,
2018, doi: https://doi.org/10.21512/humaniora.v9i3.4937.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

536



Binti Hadziqotun Nashihah!, Binti Maunah?
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 530 - 537

[7]

[8]
[9]

[10]

[11]

[12]

[13]

[14]

[15]

L. Mahfiana, N. D. B. Osman, E. Ariyani, dan L. Zahriani, “Influence of
Religion and Culture on Women’s Rights in Joint Property Settlements in
Java, Indonesia,” ljtihad J. Wacana Huk. Islam dan Kemanus., vol. 24, no.
1, hal. 117-138, 2025, doi: 10.18326/ijtihad.v25i1.117-138.

C. D. Wardhana, “Kesetaraan Gender dalam Babad Tutur Karya
Mangkunegara 1,” Jumantara, vol. 6, no. 92-108, 2015.

E. I. D. Syayekti, “Dari Kanca Wingking hingga Keseimbangan Kosmos:
Dinamika Pencitraan Perempuan Jawa di Film Indonesia,” Besari J. Soc.
Cult. Stud., wvol. 1, no. 2, hal. 101-112, 2024, doi:
https://doi.org/10.71155/besari.v1i2.25.

M. H. Hafani dan M. N. Buldani, “Patriarki Dan Kekuasaan: Bagaimana Laki-
Laki Mengendalikan Kehidupan Dalam Keluarga,” J. Kaji. Huk. Kel. Islam,
vol. 7, no. 1, hal. 1-12, 2025, doi: https://doi.org/10.58293/asa.v7i1.120.

P. Shintiya, M. N. A. Abdullah, dan Mujayapura. Muhammad Retsa Rizaldi,
“Warisan Patriarki: Hambatan Struktural bagi Perempuan di Dunia Kerja,”
SABANA (Sosiologi, Antropol. dan Budaya Nusantara), vol. 4, no. 2, hal.
171-179, 2025, doi: https://doi.org/10.55123/sabana.v4i2.5011.

D. Monika dan N. Dora, “Ketimpangan Gender Dalam Pola Asuh Anak
Perempuan dan Laki-laki pada Masyarakat Suku Jawa di Kota Binjai Kel.
Timbang Langkat,” J. limu Pendidik. Progresif, vol. 8, no. 11, hal. 9-21,
2024.

A. C. Budiati, “Aktualisasi Diri Perempuan Dalam Sistem Budaya Jawa
(Persepsi Perempuan terhadap Nilai-nilai Budaya Jawa dalam
Mengaktualisasikan Diri),” Pamator, vol. 3, no. 1, hal. 51-59, 2010.

Q. Uyun, “Peran Gender dalam Budaya Jawa,” Psikologika J. Pemikir. dan
Penelit. Psikol.,, wvol. 7, no. 13, hal. 32-42, 2002, doi:
10.20885/psikologika.vol7.iss13.art3.

D. Agustina et al., “Budaya Patriarki Sebagai Fondasi Ketimpangan Gender
di Indonesia,” J. Kesehat. Tambusai, vol. 6, no. 2, hal. 8426-8434, 2025,
[Daring]. Tersedia pada:
https://journal.universitaspahlawan.ac.id/index.php/jkt/article/view/46133

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

537



