
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) 
https://journal.literasisains.id/index.php/sabana 

DOI: 10.55123/sabana.v4i3.7260 
e-ISSN 2829-6133 (Media Elektronik  

Vol. 4 No. 3 (Desember 2025) 470-484  
Received: October 21, 2025 | Accepted: November 13, 2025 | Published: December 20, 2025 

 
 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

470 

KOSMOLOGI LAUT DAN ETIKA LINGKUNGAN: ANALISIS ANTROPOLOGI 
EKOLOGI TERHADAP PRAKTIK KEHIDUPAN SUKU BAJO DI DESA 

MEKAR KECAMATAN SOROPIA KABUPATEN KONAWE 
 

Mursin1, Zulzaman2, Hardin3  
1,3Jurusan Tradisi Lisan, Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Halu Oleo, Kota Kendari, Indonesia 

2Jurusan Arkeologi, Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Halu Oleo, Kota Kendari, Indonesia 
Email: 1mursin@uho.ac.id   

 
ABSTRAK 

Kearifan ekologi merupakan bagian integral dari praktik kehidupan masyarakat Suku 
Bajo yang secara turun-temurun bergantung pada ekosistem laut sebagai ruang hidup 
utama. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji bentuk kearifan ekologi Suku Bajo yang 
tercermin dalam larangan adat, nilai-nilai filosofis, serta pengetahuan lokal yang 
mengatur hubungan manusia dengan alam laut. Larangan adat seperti pantangan 
melaut pada waktu tertentu, pembatasan penggunaan alat tangkap yang merusak, serta 
larangan mengambil biota laut pada musim berkembang biak berfungsi sebagai 
mekanisme sosial dalam menjaga keseimbangan ekosistem. Nilai filosofis masyarakat 
Bajo memandang laut sebagai ruang hidup yang sakral dan memiliki makna spiritual, 
sehingga harus dihormati dan dijaga keberlanjutannya. Pandangan ini membentuk etika 
ekologis yang menekankan prinsip keharmonisan antara manusia dan alam serta 
tanggung jawab antargenerasi. Selain itu, pengetahuan lokal Suku Bajo mengenai 
musim, arus laut, arah angin, dan perilaku biota laut menjadi dasar dalam menentukan 
waktu melaut dan pola pemanfaatan sumber daya secara selektif. Praktik-praktik 
tersebut menunjukkan bahwa kearifan ekologi Suku Bajo berperan sebagai sistem nilai 
budaya sekaligus strategi adaptif dalam menghadapi dinamika lingkungan laut. Dengan 
demikian, kearifan ekologi Suku Bajo memiliki kontribusi penting dalam mendukung 
pelestarian lingkungan pesisir dan laut secara berkelanjutan. 
 
Kata Kunci: Kearifan Ekologi, Suku Bajo, Filosofi Adat, Pengetahuan Lokal, 
Keberlanjutan Lingkungan 

 
ABSTRACT  

Ecological wisdom is an integral part of the life practices of the Bajo people, who have 
traditionally depended on marine ecosystems as their primary living space. This study 
aims to examine the forms of ecological wisdom of the Bajo, reflected in customary 
prohibitions, philosophical values, and local knowledge that regulate the relationship 
between humans and the marine environment. Customary prohibitions such as 
restrictions on fishing during certain periods, limits on the use of destructive fishing gear, 
and bans on taking marine life during breeding seasons function as social mechanisms 
to maintain ecosystem balance. The philosophical values of the Bajo people view the 
sea as a sacred living space with spiritual significance thus it must be respected and its 
sustainability preserved. This perspective shapes an ecological ethic that emphasizes 
the principle of harmony between humans and nature, as well as intergenerational 
responsibility. In addition, the local knowledge of the Bajo people regarding seasons, 
ocean currents, wind directions, and the behavior of marine organisms serves as a basis 
for determining fishing times and patterns of selective resource use. These practices 
demonstrate that the ecological wisdom of the Bajo people functions both as a system 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 – 484 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

471 

of cultural values and as an adaptive strategy for dealing with the dynamics of the marine 
environment. Thus, the ecological wisdom of the Bajo people plays an important role in 
supporting the sustainable conservation of coastal and marine environments. 
 

Keywords: Ecological Wisdom, Bajo People, Customary Philosophy, Local Knowledge, 
Environmental Sustainability 
 

A. PENDAHULUAN 
Krisis lingkungan pesisir dan laut yang semakin meningkat merupakan 

salah satu tantangan serius dalam pembangunan berkelanjutan di Indonesia. 
Eksploitasi sumber daya laut yang tidak terkendali, penggunaan alat tangkap 
destruktif, pencemaran, serta kebijakan pengelolaan sumber daya alam yang 
kurang mempertimbangkan aspek sosial-budaya telah berdampak pada 
degradasi ekosistem laut dan menurunnya kesejahteraan masyarakat pesisir. 
Dalam konteks ini, pendekatan pengelolaan lingkungan yang hanya bertumpu 
pada regulasi formal negara sering kali belum mampu menjawab kompleksitas 
persoalan ekologis, terutama di wilayah yang dihuni oleh masyarakat adat. Oleh 
karena itu, pengakuan dan penguatan terhadap kearifan ekologi lokal menjadi 
sangat penting sebagai alternatif sekaligus pelengkap dalam upaya menjaga 
keberlanjutan lingkungan. 

Salah satu komunitas adat yang memiliki sistem kearifan ekologi yang kuat 
adalah Suku Bajo. secara leksikal Bajo dalam bahasa Lamaholot artinya 
mendayung perahu sebagai masyarakat bahari yang hidup dan bergantung 
sepenuhnya pada laut, Suku Bajo membangun hubungan yang sangat erat 
dengan lingkungan laut, tidak hanya sebagai sumber ekonomi, tetapi juga 
sebagai ruang hidup yang sarat dengan makna sosial, budaya, dan spiritual. 
Hubungan tersebut melahirkan seperangkat nilai, norma, dan pengetahuan lokal 
yang mengatur perilaku masyarakat dalam memanfaatkan sumber daya laut 
secara arif dan berkelanjutan (Haerulloh et al., 2021). . Kearifan ekologi Suku 
Bajo tercermin secara nyata dalam praktik kehidupan sehari-hari melalui 
larangan adat, nilai filosofi hidup, serta pengetahuan lokal yang diwariskan 
secara turun-temurun.  

Kearifan lokal Suku Bajo di seperti di Torosiaje, Sampela, dan Soropia 
menunjukkan kesamaan mendasar dalam memandang laut sebagai ruang hidup 
yang sakral sekaligus sumber utama penghidupan. Laut tidak diperlakukan 
semata-mata sebagai objek eksploitasi ekonomi, melainkan sebagai entitas yang 
harus dijaga keseimbangannya melalui pengetahuan lokal tentang musim, angin, 
arus, dan ombak. Pengetahuan etnoekologi ini diwariskan secara lisan dan 
menjadi pedoman dalam menentukan waktu melaut, jenis alat tangkap, serta 
wilayah yang boleh dan tidak boleh dieksploitasi. 

Secara komparatif, Suku Bajo di Torosiaje relatif lebih konsisten 
mempertahankan praktik pemanfaatan sumber daya laut secara selektif melalui 
mekanisme adat dan musyawarah komunitas. Di Sampela, kearifan ekologi tetap 
hidup tetapi menghadapi tekanan sosial-ekonomi dan ekologis yang lebih besar, 
sehingga mitos, pantangan, dan kepercayaan kosmologis berperan penting 
sebagai alat kontrol sosial. Sementara itu, Suku Bajo di Soropia menampilkan 
kearifan ekologi yang kuat dalam bentuk larangan adat melaut pada waktu 
tertentu, pemilihan alat tangkap ramah lingkungan, serta pola permukiman rumah 
panggung di pesisir yang adaptif terhadap dinamika laut. Secara keseluruhan, 
ketiga komunitas ini menunjukkan bahwa kearifan ekologi Suku Bajo bersifat 
dinamis, kontekstual, dan berfungsi menjaga keberlanjutan hubungan antara 
manusia, laut, dan lingkungan pesisir. 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 – 484 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

472 

Larangan adat dalam masyarakat Suku Bajo berfungsi sebagai mekanisme 
sosial sekaligus ekologis untuk mengendalikan eksploitasi sumber daya laut. 
Berbagai pantangan seperti larangan menangkap ikan pada waktu tertentu, 
larangan merusak terumbu karang, larangan mengambil hasil laut secara 
berlebihan, serta larangan penggunaan alat tangkap yang merusak lingkungan 
merupakan bentuk regulasi adat yang bertujuan menjaga keseimbangan 
ekosistem laut. Larangan-larangan tersebut tidak hanya bersifat teknis, tetapi 
juga mengandung makna moral dan spiritual. Pelanggaran terhadap larangan 
adat diyakini dapat menimbulkan sanksi sosial maupun konsekuensi yang 
berkaitan dengan kepercayaan terhadap kekuatan alam dan leluhur, sehingga 
mendorong kepatuhan kolektif masyarakat dalam menjaga kelestarian laut. 
Selain larangan adat, kearifan ekologi Suku Bajo juga berakar kuat pada nilai 
filosofi yang memandang manusia sebagai bagian yang tidak terpisahkan dari 
alam. Laut diposisikan sebagai entitas yang memberi kehidupan dan harus 
dihormati, bukan dieksploitasi secara serakah. Nilai filosofi ini menanamkan 
prinsip keseimbangan, keharmonisan, dan tanggung jawab antargenerasi dalam 
pemanfaatan sumber daya alam. Cara pandang tersebut membentuk etika 
lingkungan yang menuntun masyarakat Suku Bajo untuk hidup selaras dengan 
alam laut dan menghindari tindakan yang dapat merusak keberlanjutan 
ekosistem. 

Kearifan ekologi tersebut diperkuat oleh pengetahuan lokal yang dimiliki 
masyarakat Suku Bajo, seperti pemahaman tentang musim angin, arus laut, 
pasang surut, perilaku ikan, serta tanda-tanda alam lainnya. Pengetahuan lokal 
ini menjadi dasar dalam menentukan waktu melaut, lokasi penangkapan ikan, 
serta strategi pemanfaatan sumber daya laut yang aman dan berkelanjutan. 
keberadaan seseorang dalam lingkungan mengharuskan penyesuaian diri terus 
menerus untuk dapat menjadi bagian dari sistem yang lebih luas. Di sisi lain, 
identitas asal yang telah menjadi bagian dari sejarah dan diri serta kehidupan 
seseorang tidak dapat diabaikan begitu saja. Bahkan kecenderungan 
kebudayaan bawaan atau kearifan lokal sering menjadi panduan dalam 
kehidupan di tempat yang baru sekalipun. Sementara proses dinamis dapat 
terjadi pada saat berlangsungnya interaksi yang terus menerus dengan para 
pihak dan dunia luar (Wantu et al., 2022)Pengetahuan tersebut diperoleh melalui 
pengalaman empiris yang panjang dan diwariskan secara lisan dari generasi ke 
generasi, sehingga menjadi modal sosial dan ekologis yang sangat berharga 
dalam kehidupan masyarakat Bajo. Namun, dalam perkembangan sosial dan 
ekonomi saat ini, praktik kearifan ekologi Suku Bajo menghadapi berbagai 
tantangan. Modernisasi teknologi penangkapan ikan, penetrasi ekonomi pasar, 
perubahan pola hidup generasi muda, serta kebijakan pengelolaan sumber daya 
laut yang kurang mengakomodasi sistem adat berpotensi mengikis keberadaan 
larangan adat, nilai filosofi, dan pengetahuan lokal yang selama ini berfungsi 
menjaga keseimbangan ekologi laut. Kondisi ini menimbulkan pertanyaan 
mendasar mengenai bagaimana bentuk kearifan ekologi Suku Bajo saat ini, 
bagaimana peran larangan adat dalam mengatur pemanfaatan sumber daya laut, 
nilai-nilai filosofi apa yang melandasi hubungan masyarakat dengan laut, serta 
sejauh mana pengetahuan lokal tersebut masih dipraktikkan dan dipertahankan 
dalam kehidupan sehari-hari. 

 
 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 – 484 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

473 

Kearifan lokal Suku Bajo seperti di Torosiaje, Sampela, dan Soropia 
menunjukkan kesamaan mendasar dalam memandang laut sebagai ruang hidup 
yang sakral sekaligus sumber utama penghidupan. Laut tidak diperlakukan 
semata-mata sebagai objek eksploitasi ekonomi, melainkan sebagai entitas yang 
harus dijaga keseimbangannya melalui pengetahuan lokal tentang musim, angin, 
arus, dan ombak. Pengetahuan etnoekologi ini diwariskan secara lisan dan 
menjadi pedoman dalam menentukan waktu melaut, jenis alat tangkap, serta 
wilayah yang boleh dan tidak boleh dieksploitasi. 

Secara komparatif, Suku Bajo di Torosiaje relatif lebih konsisten 
mempertahankan praktik pemanfaatan sumber daya laut secara selektif melalui 
mekanisme adat dan musyawarah komunitas. Di Sampela, kearifan ekologi tetap 
hidup tetapi menghadapi tekanan sosial-ekonomi dan ekologis yang lebih besar, 
sehingga mitos, pantangan, dan kepercayaan kosmologis berperan penting 
sebagai alat kontrol sosial. Sementara itu, Suku Bajo di Soropia menampilkan 
kearifan ekologi yang kuat dalam bentuk larangan adat melaut pada waktu 
tertentu, pemilihan alat tangkap ramah lingkungan, serta pola permukiman rumah 
panggung di pesisir yang adaptif terhadap dinamika laut. Secara keseluruhan, 
ketiga komunitas ini menunjukkan bahwa kearifan ekologi Suku Bajo bersifat 
dinamis, kontekstual, dan berfungsi menjaga keberlanjutan hubungan antara 
manusia, laut, dan lingkungan pesisir. 

Berdasarkan kondisi tersebut, penelitian mengenai kearifan ekologi dalam 
praktik kehidupan Suku Bajo menjadi penting untuk dilakukan. Penelitian ini 
bertujuan untuk mengkaji secara mendalam bentuk-bentuk kearifan ekologi yang 
tercermin dalam larangan adat, nilai filosofi, dan pengetahuan lokal, serta 
menganalisis perannya dalam menjaga kelestarian lingkungan laut. Selain itu, 
penelitian ini juga diarahkan untuk mengidentifikasi tantangan yang dihadapi 
masyarakat Suku Bajo dalam mempertahankan kearifan ekologi di tengah arus 
perubahan sosial, ekonomi, dan budaya. Secara akademis, penelitian ini 
diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam pengembangan kajian ekologi 
budaya, antropologi lingkungan, dan studi masyarakat pesisir dengan 
menghadirkan pemahaman empiris tentang praktik kearifan ekologi masyarakat 
bahari. Secara praktis, hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi bahan 
rujukan bagi pemerintah dan pemangku kepentingan dalam merumuskan 
kebijakan pengelolaan sumber daya pesisir dan laut yang lebih inklusif, 
berkelanjutan, serta berbasis kearifan lokal. Sementara itu, secara sosial dan 
kultural, penelitian ini diharapkan dapat berkontribusi pada upaya pelestarian dan 
penguatan identitas budaya Suku Bajo, khususnya dalam mentransmisikan nilai-
nilai ekologis kepada generasi muda sebagai bagian dari warisan budaya yang 
bernilai tinggi bagi keberlanjutan lingkungan. 

 
B. METODE PENELITIAN 
Pendekatan dan Jenis Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif untuk menggali 
dan memahami lebih dalam bagaimana bentuk-bentuk kearifan ekologi dalam 
kehidupan suku Bajo yang ada di Desa Mekar Kecamatan Soropia Kabupaten 
Konawe dalam memahami Kosmologi laut dan etika lingkungan Suku Bajo. 
Pendekatan ini dipilih karena dapat mengungkap realitas sosial budaya terkait 
kearifan ekologi suku Bajo. Jenis penelitian ini adalah studi kasus dengan fokus 
utama pada etika lingkungan dan kosmologi laut pada suku Bajo. 
 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 – 484 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

474 

Lokasi dan Waktu Penelitian 
Penelitian ini dilaksanakan di Desa Mekar Kecamatan Soropia Kabupaten 

Konawe Provinsi Sulawesi Tenggara. Pemilihan lokasi ini didasari pada 
pertimbangan bahwa desa ini adalah terdapat suku Bajo yang masih melakukan 
praktik perlindungan lingkungan berbasis kearifan lokal. 

Adapun waktu pelaksanaan penelitian ini dilakukan secara langsung di 
lapangan pada tanggal 01 Oktober 2025 yang sekaligus merupakan batas akhir 
pengumpulan data primer melalui observasi partisipatif dan wawancara. Adapun 
responden dalam penelitian ini adalah Bapak SY (59 tahun), Bapak AF (63 
tahun). Bapak NJ (57 tahun) sebagai tokoh adat Bajo, RZ (42 tahun) Tokoh 
pemuda bajo/ Pemerhati Suku Bajo, dan AY (48 tahun) tokoh peremppuan suku 
Bajo. Aktifitas pengumpulan data secara intensif dan rentang waktu  sebelum 
tanggal tersebut. Yang mencakup observasi kegiatan suku bajo, praktik ekologis. 
Dengan demikian 01 Oktober menandai selesainya waktu penelitian. 

Subjek dalam penelitian ini ditentukan melalui teknik Purposive Sampling 
yaitu pemilihan informan secara sengaja berdasarkan kriteria tertentu yang 
dianggap mampu memberikan informasi mendalam tentang kearifan ekologi 
(Sugiono, 2013). Informan terdiri dari tokoh adat, perangkat desa, warga 
masyarakat Bajo,  
 

Teknik Pengumpulan Data 
Teknik pengumpulan   data   dilakukan   melalui   observasi   partisipatif, 

wawancara    mendalam,    dan    dokumentasi.    Observasi    digunakan    untuk 
mengamati   aktivitas   masyarakat   secara   langsung,   sedangkan   wawancara 
mendalam   membantu   menggali   nilai-nilai   budaya   dan   praktik   kearifan 
ekologi suku Bajo .  Dokumentasi  dilakukan  dengan mengumpulkan dokumen 
lapangan, arsip desa, serta catatan kegiatan kebudayaan suku Bajo yang relevan 
(Daniel dan Harland 2017).Untuk menjaga validitas dan keabsahan data, peneliti 
menggunakan teknik triangulasi,  baik  triangulasi  sumber  maupun  metode.  
Triangulasi  ini  membantu memastikan bahwa data yang diperoleh dari berbagai 
sumber dan teknik saling menguatkan dan memberikan gambaran utuh terhadap 
fenomena yang dikaji. Menurut Miles dan Huberman, analisis data kualitatif 
dilakukan melalui tiga tahap utama yang saling berkesinambungan. Pertama, 
reduksi data, yaitu menyeleksi dan menyederhanakan transkrip wawancara 
dengan memfokuskan pada pernyataan yang relevan dengan tujuan penelitian. 
Pada tahap ini, peneliti melakukan pengkodean dan pengelompokan data ke 
dalam tema-tema tertentu. Kedua, penyajian data, yakni menyusun data yang 
telah direduksi ke dalam bentuk narasi, tabel, atau matriks agar mudah dipahami 
dan dianalisis. Penyajian ini membantu peneliti melihat pola, hubungan, dan 
kecenderungan data. Ketiga, penarikan kesimpulan dan verifikasi, yaitu 
menafsirkan makna data dan menarik kesimpulan sementara yang terus diuji 
melalui pengecekan ulang data, perbandingan antar-informan, dan triangulasi. 
Proses ini memastikan kesimpulan yang dihasilkan valid dan dapat 
dipertanggungjawabkan secara ilmiah (Almubarak dan Rahmat 2021) 

 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 
Pembentukan dan pengembangkan budaya sangat mempengaruhi jati diri 

bangsa, kesatuan masyarakat berperan serta dalam pembentukannya. 
Masyarakat memiliki peranan penting dalam pembentukan budaya agar terus 
bertahan diperkembangan jaman, baik secara langsung maupun tidak langsung 
dengan memanfaatkan kemampuanya, sehingga manusia mampu menguasai 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 – 484 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

475 

alam (Fadhliyah H Dai & Ramoend Manahung, 2020). Suku Bajo dikenal sebagai 
masyarakat Bahari yang hidup sangat dekat dengan laut. Ketergantungan 
mereka terhadap laut dan atau sumberdaya pesisir membentuk sistem 
pengetahuan lokalyang berfungsi menjaga kearifan ekologi laut secara turun 
temurun. 

 
Pantangan Suku Bajo Dalam Melaut 

Suku Bajo memiliki norma adat yang melarang penggunaan alat tangkap 
destruktif, seperti bom ikan dan racun. Praktik ini diyakini dapat merusak terumbu 
karang dan mengncam keberlanjutan sumberdaya laut. Pelanggaran terhadap 
larangan ini biasanya dikenai sangsi adat dan tekanan sosial. suku bajo dalam 
budaya melaut dipengaruhi oleh warisan budaya yang bersifat kental karena 
diwariskan secara turun temurun dari nenek moyang mereka.  Suku Bajo di Desa 
Mekar Kecamatan Soropia Kabupaten Konawe banyak menganut pantangan 
dalam melaut seperti Menurut salah satu Tokoh Masyarakat nelayan 
menyebutkan tentang larangan membuang cabai dan jeruk. Beliau menyatakan 
bahwa: “Didalam usaha penangkapan ikan, Masyarakat mengenal beberapa 
larangan antara lain adalah dilarang membuang cabai, jeruk, kopi, sagu dan 
minyak di laut. Menurutnya cabai dan jeruk merupakan bahan alami yang bersifat 
pedis dan dapat memberikan rasa sakit,sedangkan kopi, sagu dan minyak 
merupakan makanan yang tidak disuka. Jika melanggar salah satu larangan ter- 
sebut hal ini akan memberikan dampak buruk bagi masyarakat karena akan 
terjadi musibah, seperti angin kencang, badai, gelombang besar dan arus yang 
besar, Selain mengenal beberapa larangan dalam melakukan penangkapan ikan 
seperti dilarang membuang benda-benda tersebut Masyarakat Otipulu juga 
mengenal berbagai tempat yang dilarang untuk melakukan penangkapan ikan 
seperti Pulau Keramat. Pulau Keramat adalah pulau yang dikeramatkan oleh 
Masyarakat Otipulu, sehingga banyak nelayan yang tidak pernah atau bahkan 
langgar didekat pulau tersebut dalam melakukan penangkapan ikan. Dilarang- 
nya nelayan melakukan penangkapan ikan didaerah Pulau Keramat sebab 
diyakini pulau tersebut merupakan tempat tinggal salah satu penghuni laut atau 
masyarakat mengenal dengan nama Sangia Ndahi. Sangia Ndahi merupakan 
penamaan lokal yang sering diucapkan oleh Masyarakat yang berarti gurita 
raksasa. Sangia Ndahi atau gurita raksasa ini sering menenggelamkan kapal 
nelayan yang melakukan penangkapan ikan. Selain itu pula akan membunuh 
masyarakat yang melakukan penangkapan ikan disekitar daerah pulau tersebut. 
(Jayanti et al., 2018).  

Kebudayaan dipahami sebagai sistem yang tersusun atas unsur-unsur 
yang saling terkait dan berfungsi menjaga keteraturan serta keseimbangan 
sosial. Mitos Sangia Ndahi—yang digambarkan sebagai gurita raksasa penjaga 
wilayah tertentu—berfungsi sebagai mekanisme sosial yang mengatur perilaku 
nelayan Bajo agar tidak mengeksploitasi wilayah Pulau Keramat secara 
berlebihan. Mitos ini bekerja sebagai alat kontrol sosial informal dengan 
membangun rasa takut sekaligus penghormatan terhadap wilayah yang 
dianggap sakral. Kepercayaan bahwa Sangia Ndahi akan mendatangkan bahaya 
bagi siapa pun yang melanggar larangan melaut atau menangkap ikan di Pulau 
Keramat mendorong kepatuhan tanpa memerlukan sanksi formal. Dalam 
kerangka struktural fungsional, mitos tersebut berfungsi menjaga stabilitas 
sistem sosial dengan menginternalisasi norma konservasi sumber daya laut ke 
dalam kesadaran kolektif masyarakat. 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 – 484 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

476 

Selain itu, mitos Sangia Ndahi berperan mempertahankan keseimbangan 
ekologis dan sosial. Larangan eksploitasi wilayah keramat secara tidak langsung 
menciptakan zona perlindungan alami bagi ekosistem laut, yang pada akhirnya 
menjamin keberlanjutan sumber penghidupan nelayan. Dengan demikian, mitos 
tidak sekadar menjadi cerita simbolik, tetapi berfungsi nyata dalam menjaga 
kelangsungan sistem ekonomi, kepercayaan, dan solidaritas sosial masyarakat 
Bajo. Melalui kacamata struktural fungsional, mitos Sangia Ndahi dapat dipahami 
sebagai bagian integral dari struktur budaya yang berfungsi mengatur hubungan 
manusia dengan alam, sekaligus memastikan keteraturan sosial dan 
keberlanjutan kehidupan komunitas nelayan Bajo. Mitos Sangia Ndahi banyak 
mengajarkan suku Bajo tentang bagaimana menjaga areal konservasi laut, hal 
ini menjadi alat kontrol sosial yang menanamkan rasa takut sekaligus hormat 
terhadap laut, hal ini menunjukan bahwa kpervayaan tradisionalbukan sekadar 
cerita simbolik, melainkan sistem pengetahuan suku bajo yang memiliki fungsi 
ekologi sehingga dapat membangun etika lingkungan yang selaras dengan 
prinsip konservasi dan membuktikan bahwa keberlanjutan alam dapat dijaga 
melalui mekanisme budaya dan kosmologi yang hidup dalam keseharian 
Masyarakat Bajo. 

Kebudayaan ini tetap bertahan hingga saat ini. Adanya semacam adat 
istiadat, bahasa, tutur kata, simbol yang diwariskan secara turun temurun dan 
menjadi inti dari kebudayaan suku Bajo yang secara dominan mempengaruhi 
seluruh aspek kehidupan mereka itulah disebut indentitas. Maksudnya, budaya 
dari nenek moyang yang kuat dan dominan dihidupi oleh suatu lingkungan 
kehidupan masyarakat bajo (Wa Ode Siti Nurhaliza, n.d.) 
 
Pemanfaatan Sumberdaya laut secara selektif 

Nelayan Bajo hanya mengambil ikan dan biota lut dalam ukuran tertentu 
dan jumlah yg secukupnya. Ikan kecil atau yang sedang bertelur biasanya 
dilepaskan kembali. Prinsip ini mencerminkan kesadaran ekologis untuk menjaga 
regenerasi alam. Masyarakat Bajo merupakan komunitas maritim yang memiliki 
hubungan erat dengan laut sebagai ruang hidup, sumber penghidupan, dan 
simbol identitas budaya. Dalam memanfaatkan sumber daya laut, masyarakat 
Bajo menerapkan pola pemanfaatan yang bersifat selektif dan berorientasi pada 
keberlanjutan ekosistem laut. Pola ini terbentuk dari akumulasi pengetahuan 
lokal, nilai filosofis, serta norma adat yang diwariskan secara turun-temurun 
(Suyuti, 2011; Berkes, 2012). Pemanfaatan sumber daya laut secara selektif 
terlihat dari pemilihan alat tangkap tradisional yang digunakan oleh masyarakat 
Bajo. Alat tangkap seperti pancing, tombak, panah ikan, dan jaring tradisional 
memungkinkan nelayan memilih secara langsung jenis dan ukuran biota laut 
yang akan diambil. Praktik ini secara ekologis lebih ramah lingkungan karena 
meminimalkan tangkapan sampingan (bycatch) dan kerusakan habitat laut, 
terutama terumbu karang (Bailey & Zerner, 1992). Penggunaan alat tangkap 
destruktif seperti bom ikan dan racun ikan secara adat dianggap melanggar 
norma dan berpotensi menimbulkan sanksi sosial maupun adat (Satria, 2015). 

Selain alat tangkap, selektivitas juga tampak pada pemilihan jenis dan 
ukuran biota laut yang ditangkap. Masyarakat Bajo umumnya menghindari 
penangkapan ikan berukuran kecil atau biota yang sedang berkembang biak. 
Pengetahuan mengenai siklus hidup ikan, teripang, dan moluska diperoleh 
melalui pengalaman melaut serta pengamatan langsung terhadap kondisi 
perairan (Gusman & Widodo, 2019). Dengan demikian, praktik ini berfungsi 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 – 484 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

477 

sebagai mekanisme pengendalian eksploitasi sumber daya laut secara alami. 
Aspek selektif lainnya tercermin dalam pengaturan waktu dan musim 
penangkapan. Nelayan Bajo memahami bahwa laut memiliki fase-fase tertentu 
yang memengaruhi ketersediaan sumber daya. Penangkapan biasanya 
disesuaikan dengan musim angin, arus laut, dan tanda-tanda alam lainnya. Pada 
musim tertentu, beberapa jenis biota laut sengaja tidak dieksploitasi untuk 
memberi kesempatan regenerasi populasi (Berkes, 2012). Praktik ini 
menunjukkan adanya kesadaran ekologis yang kuat dalam sistem pengetahuan 
lokal masyarakat Bajo. 

Pemanfaatan sumber daya laut secara selektif juga diperkuat oleh larangan 
adat terhadap wilayah laut tertentu. Beberapa kawasan terumbu karang atau 
perairan tertentu dianggap sakral dan tidak boleh dieksploitasi secara bebas. 
Larangan ini sering dikaitkan dengan kepercayaan terhadap kekuatan 
supranatural penjaga laut, namun secara ekologis berfungsi sebagai bentuk 
konservasi tradisional yang melindungi habitat penting dan menjaga 
keseimbangan ekosistem laut (Adhuri, 2013). Lebih jauh, praktik selektif 
masyarakat Bajo tidak dapat dilepaskan dari nilai filosofis hidup yang 
menekankan harmoni antara manusia dan laut. Laut dipandang sebagai sumber 
kehidupan yang harus dihormati dan dijaga keberlangsungannya. Prinsip 
mengambil hasil laut secukupnya sesuai kebutuhan menjadi landasan etika 
ekologis masyarakat Bajo, sehingga eksploitasi berlebihan dianggap 
bertentangan dengan nilai budaya mereka (Suyuti, 2011; Satria, 2015). Namun 
demikian, praktik pemanfaatan sumber daya laut secara selektif menghadapi 
tantangan akibat modernisasi, tekanan ekonomi, serta masuknya teknologi 
penangkapan modern yang kurang ramah lingkungan. Perubahan kebijakan 
pengelolaan wilayah pesisir juga berpotensi menggeser peran kearifan lokal 
dalam pengelolaan sumber daya laut (Adhuri, 2013). Oleh karena itu, integrasi 
antara pengetahuan lokal masyarakat Bajo dan kebijakan pengelolaan laut 
modern menjadi penting untuk mendukung pembangunan kelautan yang 
berkelanjutan. 

 
Pola Pemukiman ramah lingkungan 

Julian Steward melalui teori ekologi budaya menekankan bahwa hubungan 
antara manusia dan lingkungan alam bersifat dinamis dan saling membentuk. 
Dalam pandangannya, lingkungan tidak menentukan kebudayaan secara mutlak, 
tetapi menjadi faktor penting yang memengaruhi pola adaptasi, terutama pada 
aspek teknologi subsistensi, organisasi kerja, dan struktur sosial. Kerangka ini 
relevan untuk memahami masyarakat Bajo yang hidup dan bergantung langsung 
pada lingkungan laut. Bagi masyarakat Bajo, laut bukan sekadar ruang ekonomi, 
tetapi menjadi inti kebudayaan yang membentuk cara hidup, sistem nilai, dan 
struktur sosial mereka. Lingkungan laut yang terbuka, dinamis, dan berisiko tinggi 
menuntut kemampuan adaptasi khusus. Dalam konteks ekologi budaya, laut 
berfungsi sebagai lingkungan ekologis utama yang mendorong terbentuknya 
sistem subsistensi berbasis penangkapan ikan, menyelam, dan pelayaran 
tradisional. Aktivitas ini memerlukan keterampilan khusus yang diwariskan 
secara turun-temurun, sehingga membentuk pola pembagian kerja berdasarkan 
usia, jenis kelamin, dan pengalaman melaut. 

Struktur sosial masyarakat Bajo juga mencerminkan adaptasi terhadap 
lingkungan laut. Hubungan sosial bersifat relatif egaliter karena keberhasilan 
melaut sangat bergantung pada kerja sama dan solidaritas kelompok. Prinsip 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 – 484 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

478 

saling berbagi hasil tangkapan dan tolong-menolong di laut merupakan strategi 
sosial untuk mengurangi risiko ekologis, sebagaimana dikemukakan Steward 
bahwa organisasi sosial berkembang sebagai respons terhadap tuntutan 
lingkungan. Kepemimpinan dalam komunitas Bajo umumnya bersifat fungsional, 
di mana tokoh yang dihormati adalah mereka yang memiliki pengetahuan luas 
tentang laut, musim, arus, dan keselamatan pelayaran. 

Selain itu, pola permukiman masyarakat Bajo—seperti rumah panggung di 
atas laut atau di pesisir—dapat dipahami sebagai bentuk adaptasi ekologis. 
Permukiman ini memudahkan akses ke sumber daya laut sekaligus 
mencerminkan keterikatan sosial yang kuat antaranggota komunitas. Dalam 
perspektif ekologi budaya, pola permukiman tersebut merupakan bagian dari 
cultural core, yakni unsur kebudayaan yang paling langsung berkaitan dengan 
pemanfaatan lingkungan. 

Nilai-nilai budaya seperti pantangan melaut pada kondisi tertentu, 
penghormatan terhadap laut, serta kepercayaan terhadap makhluk penjaga laut 
juga berfungsi sebagai mekanisme ekologis. Nilai ini membantu mengatur 
eksploitasi sumber daya agar tetap berkelanjutan, sekaligus menjaga 
keseimbangan sosial. Hal ini sejalan dengan pandangan Julian Steward bahwa 
sistem kepercayaan dan struktur sosial tidak dapat dilepaskan dari konteks 
adaptasi ekologis masyarakat. Dengan demikian, melalui pendekatan ekologi 
budaya Julian Steward, dapat dipahami bahwa lingkungan laut berperan penting 
dalam membentuk struktur sosial masyarakat Bajo. Laut tidak hanya 
menyediakan sumber penghidupan, tetapi juga menjadi faktor utama yang 
memengaruhi organisasi sosial, pola permukiman, sistem nilai, dan solidaritas 
komunitas. Struktur sosial masyarakat Bajo pada akhirnya merupakan hasil dari 
proses adaptasi panjang terhadap kondisi ekologis laut yang khas dan 
menantang. 

Permukiman suku Bajo dibangun di atas laut dengan struktur rumah 
panggung. Model ini meminimalkan pembukaan lahan darat dan memungkinkan 
adaptasi terhadap pasang surut air laut tanpa merusak ekosistem pesisir secara 
besar-besaran. Kondisi ekologi pesisir Desa Mekar harus menjadi pertimbangan 
utama dalam pengembangan permukiman masyarakat Bajo saat sekarang dan 
pada masa yang akan datang. Pertimbangan ini terkait dengan kenyataan bahwa 
kehidupan masyarakat Bajo sangat tergantung pada aktivitas perikanan laut 
yang produktivitasnya sangat dipengaruhi oleh kondisi ekosistem terumbu 
karang. (Aris Prihandono, 2012). 

Pola pemukiman Suku Bajo di Desa Mekar Kecamatan Soropia, Kabupaten 
Konawe, menunjukkan bentuk adaptasi ekologis yang erat dengan lingkungan 
pesisir. Rumah-rumah dibangun berbentuk panggung di atas perairan dangkal 
dengan menggunakan tiang kayu, sehingga tidak memerlukan reklamasi atau 
pengurugan pantai. Pola ini memungkinkan masyarakat Bajo tetap tinggal dekat 
dengan sumber mata pencaharian utama mereka, yaitu laut, tanpa merusak 
ekosistem pesisir secara signifikan (Kusnadi, 2009). Secara ekologis, 
pemukiman Bajo di Desa Mekar tersusun mengikuti garis pantai dan perairan 
tenang, serta terhubung oleh jembatan kayu sederhana. Tata ruang ini bersifat 
fleksibel dan mudah disesuaikan dengan perubahan pasang surut laut. 
Penggunaan bahan bangunan lokal dan teknik konstruksi tradisional 
mencerminkan prinsip keberlanjutan, karena minim konsumsi sumber daya 
eksternal dan mudah diperbaiki jika mengalami kerusakan. Menurut penelitian 
oleh Rahim dkk. (2018), pola pemukiman ini mencerminkan kearifan lokal 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 – 484 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

479 

masyarakat Bajo dalam menjaga keseimbangan antara kebutuhan hunian dan 
kelestarian lingkungan pesisir. Dengan demikian, pola pemukiman Suku Bajo di 
Soropia tidak hanya berfungsi sebagai ruang tinggal, tetapi juga sebagai bentuk 
pengetahuan ekologis yang diwariskan secara turun-temurun. Pola ini menjadi 
bukti bahwa praktik permukiman tradisional dapat mendukung kehidupan yang 
ramah lingkungan dan berkelanjutan di wilayah pesisir. 

 
Nilai Filosofis “Laut sebagai Ibu kehidupan” 

Bagi suku Bajo, laut dipandang sebagai sumber kehidupan yang harus di 
hormati, bukan di eksploitasi. Nilai ini ditanamkan sejak kecil melalui cerita lisan, 
mitos, dan praktik sehari-hari. sehingga membentuk etika lingkungan yang kuat. 
Dalam pandangan hidup Suku Bajo, laut dimaknai sebagai ibu yang memberi 
kehidupan, perlindungan, dan keberlanjutan bagi manusia. Filosofi ini tumbuh 
dari sejarah panjang kehidupan orang Bajo yang secara turun-temurun 
menggantungkan seluruh aspek hidupnya pada laut, mulai dari pangan, tempat 
tinggal, hingga identitas budaya. Laut diperlakukan bukan sebagai objek 
eksploitasi, melainkan sebagai entitas yang harus dihormati dan dijaga 
sebagaimana seorang anak menjaga ibunya (Sopher, 1977). 

Bagi Suku Bajo, laut bukan sekadar ruang geografis atau sumber ekonomi, 
melainkan inti dari kehidupan dan identitas budaya. Laut dipahami sebagai ruang 
hidup yang menyatukan aspek kosmologis, sosial, dan ekologis. Dalam 
pandangan filosofis orang Bajo, manusia adalah bagian dari laut, bukan 
penguasa atasnya. Karena itu, hubungan dengan laut dibangun atas dasar 
penghormatan, keseimbangan, dan etika. 

Laut diyakini memiliki dimensi spiritual yang dijaga oleh kekuatan gaib atau 
penjaga laut. Keyakinan ini melahirkan sikap hati-hati dalam memanfaatkan 
sumber daya laut serta melandasi berbagai pantangan dan aturan adat, seperti 
larangan melaut pada musim tertentu atau mengeksploitasi wilayah yang 
dianggap keramat. Filosofi ini berfungsi sebagai mekanisme pengendali perilaku 
agar tidak merusak ekosistem laut. 

Secara sosial, laut menjadi ruang pembentuk solidaritas dan pengetahuan 
kolektif. Pengetahuan tentang angin, arus, ombak, dan musim diwariskan secara 
lisan antargenerasi sebagai bagian dari kearifan ekologi. Dengan demikian, 
filosofi laut bagi Suku Bajo menegaskan bahwa keberlanjutan hidup manusia 
hanya dapat dicapai melalui relasi harmonis dengan laut sebagai sumber 
kehidupan dan ruang sakral. Pemaknaan laut sebagai ibu membentuk nilai moral 
dan etika ekologis masyarakat Bajo dalam memanfaatkan sumber daya laut. 
Praktik penangkapan ikan dilakukan dengan prinsip kehati-hatian, menghindari 
perusakan terumbu karang, serta tidak mengambil hasil laut secara berlebihan. 
Keyakinan bahwa laut dapat “memberi rezeki” sekaligus “memberi peringatan” 
jika diperlakukan tidak adil menjadi dasar pengendalian diri dalam aktivitas 
melaut. Menurut Stacey (2007), nilai-nilai ini berfungsi sebagai sistem 
pengelolaan sumber daya berbasis budaya yang efektif dalam menjaga 
keseimbangan ekosistem laut. Selain itu, filosofi laut sebagai ibu berperan 
penting dalam pewarisan pengetahuan lokal dan identitas sosial Suku Bajo. 
Melalui cerita lisan, petuah orang tua, dan praktik keseharian di laut, nilai 
penghormatan terhadap laut ditanamkan sejak dini kepada generasi muda. 
Dengan demikian, filosofi ini tidak hanya bersifat simbolik, tetapi menjadi 
landasan keberlanjutan sosial, budaya, dan ekologis masyarakat Bajo. 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 – 484 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

480 

Dalam pandangan antropologis, pemaknaan laut sebagai ibu kehidupan 
oleh Suku Bajo mencerminkan relasi budaya yang intim antara manusia dan 
alam. Laut dipahami sebagai entitas hidup yang memberi kehidupan, 
perlindungan, dan keberlanjutan, sehingga harus dihormati dan dijaga. Metafora 
ibu menempatkan manusia bukan sebagai penguasa laut, melainkan sebagai 
bagian darinya. Pemahaman ini membentuk etika ekologis masyarakat Bajo 
melalui pantangan, mitos, dan aturan adat yang mengendalikan eksploitasi 
sumber daya laut. Secara fungsional, kepercayaan tersebut menjaga 
keseimbangan sosial dan ekologis, sementara secara ekologis-budaya 
menunjukkan adaptasi kultural terhadap lingkungan maritim. Dengan demikian, 
laut sebagai ibu kehidupan menjadi dasar moral dan kultural bagi praktik 
konservasi alam Suku Bajo 
 
Pengetahuan Lokal tentang musim dan arus laut 

Sistem pengetahuan merupakan salah satu unsur kebudayaan universal, 
yang ada dan bisa didapatkan di dalam semua kebudayaan di dunia, baik dalam 
masyarakat pedesaan yang kecil terpencil maupun dalam masyarakat perkotaan 
yang besar dan kompleks (Koentjaraningrat, 1992: 2). Pengetahuan lokal suku 
Bajo dalam aktivitas kehidupannya sebagai nelayan dan kegiatan pelayaran. 
Suku Bajo memahami dan menerapkan pengetahuan lokal yang berkaitan 
dengan keadaan cuaca, letak bintang, dan tanda-tanda alam lainya dalam 
menjalankan aktivitasnya sebagai nelayan dan pelayaran. Pengetahuan lokal itu 
diperoleh secara turun temurun dan masih menjadi pedoman masyarakat suku 
Bajo sampai sekarang. Suku Bajo memiliki sistem pengetahuan yang dapat 
digunakan untuk mengetahui berbagai kondisi alam laut, yaitu pengetahuan 
tentang wilayah tangkapan, jenis-jenis biota laut, dan pengetahuan navigasi 
dalampelayaran. Pengetahuan (knowledge) merupakan sesuatu yang pasti ada 
dalam setiap masyarakat, sesuai dengan jenis mata pencaharian yang mereka 
miliki dan lingkungan tempat mereka berada. Menurut Koetjaraningrat (2009: 
288), masyarakat sekecil apapun tidak dapat hidup tanpa memiliki pengetahuan 
tentang alam sekelilingnya. Setiap masyarakat memiliki sistem pengetahuan 
relatif banyak sesuai dengan nilai-nilai dan norma-norma yang ada dalam 
masyarakat bersangkutan. Misalnya, sistem pengetahuan tentang astronomi, 
pengetahuan tentang ekonomi dan mata pencaharian, pengetahuan tentang 
lingkungan alam, dan pengetahuan tentang berbagai ritual dan sebagainya. Bagi 
orang Bajo laut merupakan bagian integral, mereka lahir, hidup dan mati di atas 
air laut. Suku Bajo memiliki pengetahuan mengenai perubahan musim, arah 
angin, dan arus laut. Pengetahuan ini dugunakan untuk menentukan waktu melat 
yang tepat sehingga tidak memaksakan eksploitasi saat kondisi laut tidak 
mendukungatau masa reproduksi ikan. Masyarakat Suku Bajo memiliki sistem 
pengetahuan lokal yang kuat dalam memahami ombak sebagai bagian penting 
dari keselamatan dan keberhasilan aktivitas melaut. Pengetahuan ini diperoleh 
melalui pengalaman langsung, pengamatan alam secara terus-menerus, serta 
pewarisan pengetahuan dari orang tua dan tetua adat. Ombak tidak dipahami 
semata-mata sebagai gejala alam, melainkan sebagai tanda atau isyarat yang 
menunjukkan kondisi laut. 

Etnoekologi merupakan pendekatan yang mengkaji bagaimana suatu 
masyarakat memahami, mengklasifikasikan, dan memaknai lingkungan alam 
berdasarkan pengalaman empiris, bahasa lokal, serta praktik keseharian. Dalam 
kerangka ini, pengetahuan ekologis masyarakat Bajo tentang ombak, arus, dan 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 – 484 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

481 

angin tidak sekadar bersifat teknis, tetapi merupakan sistem pengetahuan lokal 
yang terintegrasi dengan nilai budaya, sistem kepercayaan, dan strategi adaptasi 
hidup di laut. 

Masyarakat Bajo mengembangkan klasifikasi lokal terhadap ombak 
berdasarkan tinggi gelombang, arah datangnya, bunyi, serta dampaknya 
terhadap perahu dan aktivitas melaut. Ombak tidak dipahami sebagai fenomena 
fisik yang homogen, melainkan sebagai entitas yang memiliki karakter dan 
perilaku tertentu. Melalui pengalaman turun-temurun, nelayan Bajo mampu 
membedakan ombak yang aman untuk melaut, ombak peringatan, hingga ombak 
berbahaya. Klasifikasi ini berfungsi sebagai sistem peringatan dini yang berbasis 
pengamatan indrawi, seperti perubahan warna laut, ritme gelombang, dan suara 
hantaman air. 

Dalam hal arus laut, masyarakat Bajo memiliki pengetahuan detail tentang 
arah, kecepatan, dan siklus pergerakan arus. Arus diklasifikasikan berdasarkan 
waktu kemunculannya, keterkaitannya dengan pasang surut, serta pengaruhnya 
terhadap pergerakan ikan dan perahu. Pengetahuan ini memungkinkan mereka 
menentukan jalur pelayaran yang efisien, memilih lokasi penangkapan ikan, serta 
menghindari wilayah berbahaya. Dalam perspektif etnoekologi, klasifikasi arus 
ini merupakan hasil interaksi jangka panjang antara manusia dan lingkungannya, 
yang disusun melalui pengalaman kolektif dan diwariskan secara lisan. 
Sementara itu, angin dipahami sebagai unsur penting yang mengatur ritme 
kehidupan masyarakat Bajo. Angin diklasifikasikan berdasarkan arah, kekuatan, 
musim kemunculan, serta tanda-tanda alam yang menyertainya, seperti 
perubahan awan, suhu udara, dan perilaku hewan laut. Angin tertentu 
diasosiasikan dengan keselamatan dan kelimpahan hasil laut, sedangkan angin 
lain dipandang sebagai pertanda bahaya. Dalam sistem etnoekologi, angin tidak 
hanya berfungsi sebagai faktor alam, tetapi juga sebagai penanda waktu ekologis 
yang mengatur kapan melaut, berlayar jauh, atau menetap di permukiman. 

Ketiga unsur—ombak, arus, dan angin—tidak diklasifikasikan secara 
terpisah, melainkan dipahami sebagai sistem ekologis yang saling terkait. 
Masyarakat Bajo membaca hubungan antara perubahan angin dengan pola 
ombak dan arus, sehingga membentuk pengetahuan holistik tentang dinamika 
laut. Pengetahuan ini bersifat kontekstual dan situasional, berbeda dengan 
klasifikasi ilmiah modern yang cenderung terpisah-pisah. Dalam etnoekologi, 
cara pandang holistik ini mencerminkan rasionalitas ekologis lokal yang efektif 
dalam menghadapi ketidakpastian lingkungan laut. Lebih jauh, sistem klasifikasi 
lokal tersebut juga berfungsi sebagai mekanisme sosial dan budaya. 
Pengetahuan tentang ombak, arus, dan angin menjadi dasar legitimasi sosial 
bagi nelayan yang lebih tua atau berpengalaman, sekaligus menjadi media 
pendidikan informal bagi generasi muda. Dengan demikian, etnoekologi tidak 
hanya membedah cara masyarakat Bajo memahami alam, tetapi juga 
memperlihatkan bagaimana pengetahuan ekologis membentuk struktur sosial, 
otoritas pengetahuan, dan keberlanjutan praktik maritim mereka. 

Melalui pendekatan etnoekologi, sistem klasifikasi lokal masyarakat Bajo 
terhadap ombak, arus, dan angin dapat dipahami sebagai bentuk pengetahuan 
ekologis yang adaptif, kontekstual, dan berkelanjutan. Pengetahuan ini 
menunjukkan bahwa relasi manusia–laut dalam masyarakat Bajo dibangun atas 
dasar pemahaman mendalam terhadap tanda-tanda alam, yang sekaligus 
menjadi fondasi budaya dan strategi bertahan hidup di lingkungan laut. Orang 
Bajo mengenali ombak melalui bentuk, arah datang, suara, serta perubahan 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 – 484 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

482 

warna permukaan laut. Ombak yang rendah, beraturan, dan “halus” dianggap 
sebagai tanda laut yang aman untuk melaut, sedangkan ombak tinggi, tidak 
beraturan, dan disertai angin kencang dipahami sebagai peringatan agar nelayan 
tidak memaksakan diri ke laut. Seorang nelayan Bajo Narji (56 tahun) 
menjelaskan: 

“Kalau ombak sudah tidak teratur dan bunyinya keras, itu tandanya laut 
tidak bersahabat. Orang tua selalu bilang, lebih baik tinggal di rumah 
daripada laut ambil nyawa. (Wawancara 2025)” 

 
Selain sebagai indikator keselamatan, ombak juga digunakan untuk 

membaca perubahan musim dan arah angin. Pergantian musim timur dan barat 
dikenali dari arah dan kekuatan ombak yang datang ke pemukiman. Nelayan 
Bajo menggunakan pengetahuan ini untuk menentukan waktu melaut, jarak 
pelayaran, dan lokasi penangkapan ikan. Hal ini sebagaimana disampaikan oleh 
informan Samsudin (62 tahun) : 

“Dari arah ombak kita sudah tahu musim mau berubah. Kalau ombak dari 
timur mulai kuat, biasanya ikan juga ikut pindah, jadi kita atur lagi cara 
melaut. (Wawancara, 2025) 
 

Pemahaman terhadap ombak juga memiliki dimensi filosofis dan moral. 
Ombak dipandang sebagai ekspresi kehendak laut yang harus dihormati, bukan 
dilawan. Karena itu, nelayan Bajo diajarkan untuk bersikap sabar dan tidak 
memaksakan diri ketika kondisi laut tidak memungkinkan. Seorang tetua adat Si 
Bagia (64 tahun) menyampaikan: 

“Laut itu seperti ibu, kalau dia sedang marah kita tidak boleh melawan. 
Ombak itu bahasa laut, kalau tidak dipahami bisa celaka.(Wawancara, 
2025)” 
 

Dengan demikian, sistem pengetahuan orang Bajo dalam memahami 
ombak berfungsi sebagai pedoman keselamatan, strategi adaptasi ekologis, 
sekaligus cerminan nilai budaya. Pengetahuan ini membuktikan bahwa 
masyarakat Bajo memiliki mekanisme lokal yang efektif dalam membaca 
dinamika laut dan menjaga keseimbangan antara manusia dan alam. 

 
D. KESIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa praktik kehidupan masyarakat Suku 
Bajo menunjukkan keterpaduan yang kuat antara nilai budaya, pengetahuan 
lokal, dan upaya pelestarian lingkungan laut. Pantangan melaut yang 
diberlakukan secara adat, seperti larangan melaut pada waktu atau kondisi 
tertentu, berfungsi sebagai mekanisme pengendalian sosial sekaligus strategi 
ekologis untuk menjaga keselamatan nelayan dan memberi waktu pemulihan 
bagi sumber daya laut. Pantangan ini memperlihatkan bahwa norma adat 
memiliki peran penting dalam mengatur hubungan manusia dengan alam. 
Pemanfaatan hasil laut secara selektif merupakan wujud nyata dari etika ekologis 
masyarakat Bajo. Penangkapan ikan dilakukan dengan mempertimbangkan 
ukuran, jenis, dan musim, serta menghindari penggunaan alat tangkap yang 
merusak. Praktik ini menegaskan adanya kesadaran kolektif bahwa 
keberlanjutan laut menentukan kelangsungan hidup generasi masa kini dan 
mendatang. 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 – 484 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

483 

Pola pemukiman Suku Bajo yang berbentuk rumah panggung di atas 
perairan pesisir mencerminkan adaptasi ekologis yang ramah lingkungan. Pola 
ini meminimalkan perubahan fisik pada daratan pesisir, menyesuaikan dengan 
dinamika pasang surut, serta mempertahankan kedekatan masyarakat dengan 
ruang hidup dan ruang produksi mereka, yaitu laut. Tata ruang tersebut juga 
memperkuat ikatan sosial dan memudahkan transmisi nilai budaya. Secara 
filosofis, pandangan orang Bajo yang memaknai laut sebagai “ibu” menjadi 
landasan moral dalam seluruh praktik kehidupan mereka. Filosofi ini 
menempatkan laut sebagai sumber kehidupan yang harus dihormati dan dijaga, 
bukan dieksploitasi secara berlebihan. Nilai ini terinternalisasi dalam sikap hidup 
sederhana, kehati-hatian dalam melaut, dan kepatuhan terhadap aturan adat. 
Selain itu, pengetahuan lokal masyarakat Bajo tentang musim, arah angin, arus 
laut, dan tanda-tanda alam berperan penting dalam menentukan waktu melaut, 
jenis tangkapan, serta strategi bertahan hidup. Pengetahuan ini diwariskan 
secara lisan dan praktik langsung, menjadi bagian dari sistem adaptasi ekologis 
yang terbukti efektif menghadapi ketidakpastian alam. Secara keseluruhan, 
penelitian ini menegaskan bahwa kearifan lokal Suku Bajo merupakan sistem 
pengetahuan dan praktik ekologis yang holistik. Integrasi antara pantangan adat, 
pemanfaatan sumber daya secara selektif, pola pemukiman adaptif, nilai filosofis, 
dan pengetahuan musim menjadikan masyarakat Bajo sebagai contoh penting 
dalam pengelolaan sumber daya laut yang berkelanjutan berbasis budaya lokal. 
 
DAFTAR PUSTAKA   
 
[1] Aris Prihandono. (2012). Kajian Masalah Ekologis Dalam Penataan 

Permukiman di Kawasan Pesisir Study of Ecological Issues in Settlement 
Structuring on the Water Coastal Zone. 

[2] Adhuri, D. S. (2013). Selling the Sea, Fishing for Power: A Study of Conflict 
over Marine Tenure in Kei Islands, Eastern Indonesia. Canberra: ANU 
Press. 

[3] Bailey, C., & Zerner, C. (1992). Community-based fisheries management 
institutions in Indonesia. Marine Policy, 16(3), 237–250. 

[4] Berkes, F. (2012). Sacred Ecology: Traditional Ecological Knowledge and 
Resource Management. New York: Routledge. 

[5] Fadhliyah H Dai & Ramoend Manahung. (2020). Kearifan Lokal 
Masyarakat Suku Bajo Studi Etnografi Nilai-Nilai Pendidikan Agama Islam 
dan Budi Pekerti Pada Praktek Ritual Keagamaan di Desa Bajo Kecamatan 
Tilamuta. IAIN Sultan Amai Gorontalo, 1(Kearifan Lokal Masyarakat Suku 
Bajo Studi Etnografi Nilai-Nilai Pendidikan Agama Islam dan Budi Pekerti 
Pada Praktek Ritual Keagamaan di Desa Bajo Kecamatan Tilamuta), 41–
57. 

[6] Gusman, A. R., & Widodo, J. (2019). Kearifan lokal masyarakat Bajo dalam 
pengelolaan sumber daya laut. Jurnal Antropologi Indonesia, 40(2), 123–
138. 

[7] Haerulloh, A. A., Nurrohmah, S. L., Alim, M., & Ampera, T. (2021). 
IDENTITAS BUDAYA DAN SEJARAH SUKU BAJO DI BAJO PULAU 
PASCANOMADEN (Vol. 11, Issue 1). 
https://doi.org/10.24198/metahumaniora.v11i1.32115 

[8] Jayanti, S., Yusuf, S., Sjamsu, D., & Lawelle, A. (2018). Local Wisdom 
Study Of Otipulu Village Community Towards Fishing Acivity (A Study Case 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 
 SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 – 484 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

484 

In Otipulu Village, Lasolo Districk, North Konawe Regency). In J. Sosial 
Ekonomi Perikanan FPIK UHO (Issue 4). 
http://ojs.uho.ac.id/index.php/JSEP 

[9] Kusnadi. (2009). Keberdayaan Nelayan dan Dinamika Sosial Ekonomi 
Masyarakat Pesisir. Yogyakarta: LKiS. 

[10] Koentjaraningrat. 1992. Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta. 
[11] Rahim, A., Bahtiar, & Nurlila, R. U. (2018). Pola permukiman masyarakat 

Suku Bajo di Desa Leppe, Kecamatan Soropia, Kabupaten Konawe. Jurnal 
Penelitian Sosial dan Budaya, Universitas Halu Oleo. 

[12] Satria, A. (2015). Pengantar Sosiologi Masyarakat Pesisir. Jakarta: 
Yayasan Pustaka Obor Indonesia. 

[13] Sugiono, 2013. Metode Penelitian Kualitatif dan Kuantitatif R&D 
[14] Suyuti, N. (2011). Orang Bajo di Tengah Perubahan Sosial. Yogyakarta: 

Ombak. 
[15] Sopher, D. E. (1977). The Sea Nomads: A Study of the Maritime Boat 

People of Southeast Asia. Singapore: National Museum of Singapore. 
[16] Stacey, N. (2007). Boats to Burn: Bajo Fishing Activity in the Australian 

Fishing Zone. Canberra: ANU E Press. 
[17] Wa Ode Siti Nurhaliza. (n.d.). DESCHOOLING SUKU BAJO SAMPELA 

DALAM BUDAYA LAUT (Studi Etnografi Komunikasi Tentang Deschooling 
Sebagai Upaya Transfer. 

[18] Wantu, S. M., Kamuli, S., Wantu, A., & Paulus, I. (2022). Identitas dan 
Karakter Suku Bajo di Torosiaje di Tengah Arus Globalisasi. Jambura 
Journal Civic Education, 2(1), 82–89. 
https://doi.org/10.37905/jacedu.v2i1.14503 

 

http://ojs.uho.ac.id/index.php/JSEP

