SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara)
https:/ /journal literasisains.id/index.php/sabana
DOI: 10.55123 / sabana.v4i3.7260
e-ISSN 2829-6133 (Media Elektronik =~ &8&
Vol. 4 No. 3 (Desember 2025) 470-484 SFVEBRINGH
Received: October 21, 2025 | Accepted: November 13, 2025 | Published: December 20, 2025

KOSMOLOGI LAUT DAN ETIKA LINGKUNGAN: ANALISIS ANTROPOLOGI
EKOLOGI TERHADAP PRAKTIK KEHIDUPAN SUKU BAJO DI DESA
MEKAR KECAMATAN SOROPIA KABUPATEN KONAWE

Mursin?!, Zulzaman?, Hardin?®
L3Jurusan Tradisi Lisan, Fakultas llmu Budaya, Universitas Halu Oleo, Kota Kendari, Indonesia
2Jurusan Arkeologi, Fakultas llmu Budaya, Universitas Halu Oleo, Kota Kendari, Indonesia
Email: 'mursin@uho.ac.id

ABSTRAK

Kearifan ekologi merupakan bagian integral dari praktik kehidupan masyarakat Suku
Bajo yang secara turun-temurun bergantung pada ekosistem laut sebagai ruang hidup
utama. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji bentuk kearifan ekologi Suku Bajo yang
tercermin dalam larangan adat, nilai-nilai filosofis, serta pengetahuan lokal yang
mengatur hubungan manusia dengan alam laut. Larangan adat seperti pantangan
melaut pada waktu tertentu, pembatasan penggunaan alat tangkap yang merusak, serta
larangan mengambil biota laut pada musim berkembang biak berfungsi sebagai
mekanisme sosial dalam menjaga keseimbangan ekosistem. Nilai filosofis masyarakat
Bajo memandang laut sebagai ruang hidup yang sakral dan memiliki makna spiritual,
sehingga harus dihormati dan dijaga keberlanjutannya. Pandangan ini membentuk etika
ekologis yang menekankan prinsip keharmonisan antara manusia dan alam serta
tanggung jawab antargenerasi. Selain itu, pengetahuan lokal Suku Bajo mengenai
musim, arus laut, arah angin, dan perilaku biota laut menjadi dasar dalam menentukan
waktu melaut dan pola pemanfaatan sumber daya secara selektif. Praktik-praktik
tersebut menunjukkan bahwa kearifan ekologi Suku Bajo berperan sebagai sistem nilai
budaya sekaligus strategi adaptif dalam menghadapi dinamika lingkungan laut. Dengan
demikian, kearifan ekologi Suku Bajo memiliki kontribusi penting dalam mendukung
pelestarian lingkungan pesisir dan laut secara berkelanjutan.

Kata Kunci: Kearifan Ekologi, Suku Bajo, Filosofi Adat, Pengetahuan Lokal,
Keberlanjutan Lingkungan

ABSTRACT
Ecological wisdom is an integral part of the life practices of the Bajo people, who have
traditionally depended on marine ecosystems as their primary living space. This study
aims to examine the forms of ecological wisdom of the Bajo, reflected in customary
prohibitions, philosophical values, and local knowledge that regulate the relationship
between humans and the marine environment. Customary prohibitions such as
restrictions on fishing during certain periods, limits on the use of destructive fishing gear,
and bans on taking marine life during breeding seasons function as social mechanisms
to maintain ecosystem balance. The philosophical values of the Bajo people view the
sea as a sacred living space with spiritual significance thus it must be respected and its
sustainability preserved. This perspective shapes an ecological ethic that emphasizes
the principle of harmony between humans and nature, as well as intergenerational
responsibility. In addition, the local knowledge of the Bajo people regarding seasons,
ocean currents, wind directions, and the behavior of marine organisms serves as a basis
for determining fishing times and patterns of selective resource use. These practices
demonstrate that the ecological wisdom of the Bajo people functions both as a system

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

470



Penulisl, Penulis2, Penulis3
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 - 484

of cultural values and as an adaptive strategy for dealing with the dynamics of the marine
environment. Thus, the ecological wisdom of the Bajo people plays an important role in
supporting the sustainable conservation of coastal and marine environments.

Keywords: Ecological Wisdom, Bajo People, Customary Philosophy, Local Knowledge,
Environmental Sustainability

A. PENDAHULUAN

Krisis lingkungan pesisir dan laut yang semakin meningkat merupakan
salah satu tantangan serius dalam pembangunan berkelanjutan di Indonesia.
Eksploitasi sumber daya laut yang tidak terkendali, penggunaan alat tangkap
destruktif, pencemaran, serta kebijakan pengelolaan sumber daya alam yang
kurang mempertimbangkan aspek sosial-budaya telah berdampak pada
degradasi ekosistem laut dan menurunnya kesejahteraan masyarakat pesisir.
Dalam konteks ini, pendekatan pengelolaan lingkungan yang hanya bertumpu
pada regulasi formal negara sering kali belum mampu menjawab kompleksitas
persoalan ekologis, terutama di wilayah yang dihuni oleh masyarakat adat. Oleh
karena itu, pengakuan dan penguatan terhadap kearifan ekologi lokal menjadi
sangat penting sebagai alternatif sekaligus pelengkap dalam upaya menjaga
keberlanjutan lingkungan.

Salah satu komunitas adat yang memiliki sistem kearifan ekologi yang kuat
adalah Suku Bajo. secara leksikal Bajo dalam bahasa Lamaholot artinya
mendayung perahu sebagai masyarakat bahari yang hidup dan bergantung
sepenuhnya pada laut, Suku Bajo membangun hubungan yang sangat erat
dengan lingkungan laut, tidak hanya sebagai sumber ekonomi, tetapi juga
sebagai ruang hidup yang sarat dengan makna sosial, budaya, dan spiritual.
Hubungan tersebut melahirkan seperangkat nilai, norma, dan pengetahuan lokal
yang mengatur perilaku masyarakat dalam memanfaatkan sumber daya laut
secara arif dan berkelanjutan (Haerulloh et al., 2021). . Kearifan ekologi Suku
Bajo tercermin secara nyata dalam praktik kehidupan sehari-hari melalui
larangan adat, nilai filosofi hidup, serta pengetahuan lokal yang diwariskan
secara turun-temurun.

Kearifan lokal Suku Bajo di seperti di Torosiaje, Sampela, dan Soropia
menunjukkan kesamaan mendasar dalam memandang laut sebagai ruang hidup
yang sakral sekaligus sumber utama penghidupan. Laut tidak diperlakukan
semata-mata sebagai objek eksploitasi ekonomi, melainkan sebagai entitas yang
harus dijaga keseimbangannya melalui pengetahuan lokal tentang musim, angin,
arus, dan ombak. Pengetahuan etnoekologi ini diwariskan secara lisan dan
menjadi pedoman dalam menentukan waktu melaut, jenis alat tangkap, serta
wilayah yang boleh dan tidak boleh dieksploitasi.

Secara komparatif, Suku Bajo di Torosiaje relatif lebih konsisten
mempertahankan praktik pemanfaatan sumber daya laut secara selektif melalui
mekanisme adat dan musyawarah komunitas. Di Sampela, kearifan ekologi tetap
hidup tetapi menghadapi tekanan sosial-ekonomi dan ekologis yang lebih besar,
sehingga mitos, pantangan, dan kepercayaan kosmologis berperan penting
sebagai alat kontrol sosial. Sementara itu, Suku Bajo di Soropia menampilkan
kearifan ekologi yang kuat dalam bentuk larangan adat melaut pada waktu
tertentu, pemilihan alat tangkap ramah lingkungan, serta pola permukiman rumah
panggung di pesisir yang adaptif terhadap dinamika laut. Secara keseluruhan,
ketiga komunitas ini menunjukkan bahwa kearifan ekologi Suku Bajo bersifat
dinamis, kontekstual, dan berfungsi menjaga keberlanjutan hubungan antara
manusia, laut, dan lingkungan pesisir.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

471



Penulisl, Penulis2, Penulis3
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 - 484

Larangan adat dalam masyarakat Suku Bajo berfungsi sebagai mekanisme
sosial sekaligus ekologis untuk mengendalikan eksploitasi sumber daya laut.
Berbagai pantangan seperti larangan menangkap ikan pada waktu tertentu,
larangan merusak terumbu karang, larangan mengambil hasil laut secara
berlebihan, serta larangan penggunaan alat tangkap yang merusak lingkungan
merupakan bentuk regulasi adat yang bertujuan menjaga keseimbangan
ekosistem laut. Larangan-larangan tersebut tidak hanya bersifat teknis, tetapi
juga mengandung makna moral dan spiritual. Pelanggaran terhadap larangan
adat diyakini dapat menimbulkan sanksi sosial maupun konsekuensi yang
berkaitan dengan kepercayaan terhadap kekuatan alam dan leluhur, sehingga
mendorong kepatuhan kolektif masyarakat dalam menjaga kelestarian laut.
Selain larangan adat, kearifan ekologi Suku Bajo juga berakar kuat pada nilai
filosofi yang memandang manusia sebagai bagian yang tidak terpisahkan dari
alam. Laut diposisikan sebagai entitas yang memberi kehidupan dan harus
dihormati, bukan dieksploitasi secara serakah. Nilai filosofi ini menanamkan
prinsip keseimbangan, keharmonisan, dan tanggung jawab antargenerasi dalam
pemanfaatan sumber daya alam. Cara pandang tersebut membentuk etika
lingkungan yang menuntun masyarakat Suku Bajo untuk hidup selaras dengan
alam laut dan menghindari tindakan yang dapat merusak keberlanjutan
ekosistem.

Kearifan ekologi tersebut diperkuat oleh pengetahuan lokal yang dimiliki
masyarakat Suku Bajo, seperti pemahaman tentang musim angin, arus laut,
pasang surut, perilaku ikan, serta tanda-tanda alam lainnya. Pengetahuan lokal
ini menjadi dasar dalam menentukan waktu melaut, lokasi penangkapan ikan,
serta strategi pemanfaatan sumber daya laut yang aman dan berkelanjutan.
keberadaan seseorang dalam lingkungan mengharuskan penyesuaian diri terus
menerus untuk dapat menjadi bagian dari sistem yang lebih luas. Di sisi lain,
identitas asal yang telah menjadi bagian dari sejarah dan diri serta kehidupan
seseorang tidak dapat diabaikan begitu saja. Bahkan kecenderungan
kebudayaan bawaan atau kearifan lokal sering menjadi panduan dalam
kehidupan di tempat yang baru sekalipun. Sementara proses dinamis dapat
terjadi pada saat berlangsungnya interaksi yang terus menerus dengan para
pihak dan dunia luar (Wantu et al., 2022)Pengetahuan tersebut diperoleh melalui
pengalaman empiris yang panjang dan diwariskan secara lisan dari generasi ke
generasi, sehingga menjadi modal sosial dan ekologis yang sangat berharga
dalam kehidupan masyarakat Bajo. Namun, dalam perkembangan sosial dan
ekonomi saat ini, praktik kearifan ekologi Suku Bajo menghadapi berbagai
tantangan. Modernisasi teknologi penangkapan ikan, penetrasi ekonomi pasar,
perubahan pola hidup generasi muda, serta kebijakan pengelolaan sumber daya
laut yang kurang mengakomodasi sistem adat berpotensi mengikis keberadaan
larangan adat, nilai filosofi, dan pengetahuan lokal yang selama ini berfungsi
menjaga keseimbangan ekologi laut. Kondisi ini menimbulkan pertanyaan
mendasar mengenai bagaimana bentuk kearifan ekologi Suku Bajo saat ini,
bagaimana peran larangan adat dalam mengatur pemanfaatan sumber daya laut,
nilai-nilai filosofi apa yang melandasi hubungan masyarakat dengan laut, serta
sejauh mana pengetahuan lokal tersebut masih dipraktikkan dan dipertahankan
dalam kehidupan sehari-hari.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

472



Penulisl, Penulis2, Penulis3
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 - 484

Kearifan lokal Suku Bajo seperti di Torosiaje, Sampela, dan Soropia
menunjukkan kesamaan mendasar dalam memandang laut sebagai ruang hidup
yang sakral sekaligus sumber utama penghidupan. Laut tidak diperlakukan
semata-mata sebagai objek eksploitasi ekonomi, melainkan sebagai entitas yang
harus dijaga keseimbangannya melalui pengetahuan lokal tentang musim, angin,
arus, dan ombak. Pengetahuan etnoekologi ini diwariskan secara lisan dan
menjadi pedoman dalam menentukan waktu melaut, jenis alat tangkap, serta
wilayah yang boleh dan tidak boleh dieksploitasi.

Secara komparatif, Suku Bajo di Torosiaje relatif lebih konsisten
mempertahankan praktik pemanfaatan sumber daya laut secara selektif melalui
mekanisme adat dan musyawarah komunitas. Di Sampela, kearifan ekologi tetap
hidup tetapi menghadapi tekanan sosial-ekonomi dan ekologis yang lebih besar,
sehingga mitos, pantangan, dan kepercayaan kosmologis berperan penting
sebagai alat kontrol sosial. Sementara itu, Suku Bajo di Soropia menampilkan
kearifan ekologi yang kuat dalam bentuk larangan adat melaut pada waktu
tertentu, pemilihan alat tangkap ramah lingkungan, serta pola permukiman rumah
panggung di pesisir yang adaptif terhadap dinamika laut. Secara keseluruhan,
ketiga komunitas ini menunjukkan bahwa kearifan ekologi Suku Bajo bersifat
dinamis, kontekstual, dan berfungsi menjaga keberlanjutan hubungan antara
manusia, laut, dan lingkungan pesisir.

Berdasarkan kondisi tersebut, penelitian mengenai kearifan ekologi dalam
praktik kehidupan Suku Bajo menjadi penting untuk dilakukan. Penelitian ini
bertujuan untuk mengkaji secara mendalam bentuk-bentuk kearifan ekologi yang
tercermin dalam larangan adat, nilai filosofi, dan pengetahuan lokal, serta
menganalisis perannya dalam menjaga kelestarian lingkungan laut. Selain itu,
penelitian ini juga diarahkan untuk mengidentifikasi tantangan yang dihadapi
masyarakat Suku Bajo dalam mempertahankan kearifan ekologi di tengah arus
perubahan sosial, ekonomi, dan budaya. Secara akademis, penelitian ini
diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam pengembangan kajian ekologi
budaya, antropologi lingkungan, dan studi masyarakat pesisir dengan
menghadirkan pemahaman empiris tentang praktik kearifan ekologi masyarakat
bahari. Secara praktis, hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi bahan
rujukan bagi pemerintah dan pemangku kepentingan dalam merumuskan
kebijakan pengelolaan sumber daya pesisir dan laut yang lebih inklusif,
berkelanjutan, serta berbasis kearifan lokal. Sementara itu, secara sosial dan
kultural, penelitian ini diharapkan dapat berkontribusi pada upaya pelestarian dan
penguatan identitas budaya Suku Bajo, khususnya dalam mentransmisikan nilai-
nilai ekologis kepada generasi muda sebagai bagian dari warisan budaya yang
bernilai tinggi bagi keberlanjutan lingkungan.

B. METODE PENELITIAN
Pendekatan dan Jenis Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif untuk menggali
dan memahami lebih dalam bagaimana bentuk-bentuk kearifan ekologi dalam
kehidupan suku Bajo yang ada di Desa Mekar Kecamatan Soropia Kabupaten
Konawe dalam memahami Kosmologi laut dan etika lingkungan Suku Bajo.
Pendekatan ini dipilih karena dapat mengungkap realitas sosial budaya terkait
kearifan ekologi suku Bajo. Jenis penelitian ini adalah studi kasus dengan fokus
utama pada etika lingkungan dan kosmologi laut pada suku Bajo.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

473



Penulisl, Penulis2, Penulis3
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 - 484

Lokasi dan Waktu Penelitian

Penelitian ini dilaksanakan di Desa Mekar Kecamatan Soropia Kabupaten
Konawe Provinsi Sulawesi Tenggara. Pemilihan lokasi ini didasari pada
pertimbangan bahwa desa ini adalah terdapat suku Bajo yang masih melakukan
praktik perlindungan lingkungan berbasis kearifan lokal.

Adapun waktu pelaksanaan penelitian ini dilakukan secara langsung di
lapangan pada tanggal 01 Oktober 2025 yang sekaligus merupakan batas akhir
pengumpulan data primer melalui observasi partisipatif dan wawancara. Adapun
responden dalam penelitian ini adalah Bapak SY (59 tahun), Bapak AF (63
tahun). Bapak NJ (57 tahun) sebagai tokoh adat Bajo, RZ (42 tahun) Tokoh
pemuda bajo/ Pemerhati Suku Bajo, dan AY (48 tahun) tokoh peremppuan suku
Bajo. Aktifitas pengumpulan data secara intensif dan rentang waktu sebelum
tanggal tersebut. Yang mencakup observasi kegiatan suku bajo, praktik ekologis.
Dengan demikian 01 Oktober menandai selesainya waktu penelitian.

Subjek dalam penelitian ini ditentukan melalui teknik Purposive Sampling
yaitu pemilihan informan secara sengaja berdasarkan kriteria tertentu yang
dianggap mampu memberikan informasi mendalam tentang kearifan ekologi
(Sugiono, 2013). Informan terdiri dari tokoh adat, perangkat desa, warga
masyarakat Bajo,

Teknik Pengumpulan Data

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui observasi partisipatif,
wawancara mendalam, dan dokumentasi. Observasi digunakan untuk
mengamati aktivitas masyarakat secara langsung, sedangkan wawancara
mendalam membantu menggali nilai-nilai budaya dan praktik kearifan
ekologi suku Bajo . Dokumentasi dilakukan dengan mengumpulkan dokumen
lapangan, arsip desa, serta catatan kegiatan kebudayaan suku Bajo yang relevan
(Daniel dan Harland 2017).Untuk menjaga validitas dan keabsahan data, peneliti
menggunakan teknik triangulasi, baik triangulasi sumber maupun metode.
Triangulasi ini membantu memastikan bahwa data yang diperoleh dari berbagai
sumber dan teknik saling menguatkan dan memberikan gambaran utuh terhadap
fenomena yang dikaji. Menurut Miles dan Huberman, analisis data kualitatif
dilakukan melalui tiga tahap utama yang saling berkesinambungan. Pertama,
reduksi data, yaitu menyeleksi dan menyederhanakan transkrip wawancara
dengan memfokuskan pada pernyataan yang relevan dengan tujuan penelitian.
Pada tahap ini, peneliti melakukan pengkodean dan pengelompokan data ke
dalam tema-tema tertentu. Kedua, penyajian data, yakni menyusun data yang
telah direduksi ke dalam bentuk narasi, tabel, atau matriks agar mudah dipahami
dan dianalisis. Penyajian ini membantu peneliti melihat pola, hubungan, dan
kecenderungan data. Ketiga, penarikan kesimpulan dan verifikasi, yaitu
menafsirkan makna data dan menarik kesimpulan sementara yang terus diuiji
melalui pengecekan ulang data, perbandingan antar-informan, dan triangulasi.
Proses ini memastikan kesimpulan yang dihasilkan valid dan dapat
dipertanggungjawabkan secara ilmiah (Almubarak dan Rahmat 2021)

C. HASIL DAN PEMBAHASAN

Pembentukan dan pengembangkan budaya sangat mempengarubhi jati diri
bangsa, kesatuan masyarakat berperan serta dalam pembentukannya.
Masyarakat memiliki peranan penting dalam pembentukan budaya agar terus
bertahan diperkembangan jaman, baik secara langsung maupun tidak langsung
dengan memanfaatkan kemampuanya, sehingga manusia mampu menguasai

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

474



Penulisl, Penulis2, Penulis3
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 - 484

alam (Fadhliyah H Dai & Ramoend Manahung, 2020). Suku Bajo dikenal sebagai
masyarakat Bahari yang hidup sangat dekat dengan laut. Ketergantungan
mereka terhadap laut dan atau sumberdaya pesisir membentuk sistem
pengetahuan lokalyang berfungsi menjaga kearifan ekologi laut secara turun
temurun.

Pantangan Suku Bajo Dalam Melaut

Suku Bajo memiliki norma adat yang melarang penggunaan alat tangkap
destruktif, seperti bom ikan dan racun. Praktik ini diyakini dapat merusak terumbu
karang dan mengncam keberlanjutan sumberdaya laut. Pelanggaran terhadap
larangan ini biasanya dikenai sangsi adat dan tekanan sosial. suku bajo dalam
budaya melaut dipengaruhi oleh warisan budaya yang bersifat kental karena
diwariskan secara turun temurun dari nenek moyang mereka. Suku Bajo di Desa
Mekar Kecamatan Soropia Kabupaten Konawe banyak menganut pantangan
dalam melaut seperti Menurut salah satu Tokoh Masyarakat nelayan
menyebutkan tentang larangan membuang cabai dan jeruk. Beliau menyatakan
bahwa: “Didalam usaha penangkapan ikan, Masyarakat mengenal beberapa
larangan antara lain adalah dilarang membuang cabai, jeruk, kopi, sagu dan
minyak di laut. Menurutnya cabai dan jeruk merupakan bahan alami yang bersifat
pedis dan dapat memberikan rasa sakit,sedangkan kopi, sagu dan minyak
merupakan makanan yang tidak disuka. Jika melanggar salah satu larangan ter-
sebut hal ini akan memberikan dampak buruk bagi masyarakat karena akan
terjadi musibah, seperti angin kencang, badai, gelombang besar dan arus yang
besar, Selain mengenal beberapa larangan dalam melakukan penangkapan ikan
seperti dilarang membuang benda-benda tersebut Masyarakat Otipulu juga
mengenal berbagai tempat yang dilarang untuk melakukan penangkapan ikan
seperti Pulau Keramat. Pulau Keramat adalah pulau yang dikeramatkan oleh
Masyarakat Otipulu, sehingga banyak nelayan yang tidak pernah atau bahkan
langgar didekat pulau tersebut dalam melakukan penangkapan ikan. Dilarang-
nya nelayan melakukan penangkapan ikan didaerah Pulau Keramat sebab
diyakini pulau tersebut merupakan tempat tinggal salah satu penghuni laut atau
masyarakat mengenal dengan nama Sangia Ndahi. Sangia Ndahi merupakan
penamaan lokal yang sering diucapkan oleh Masyarakat yang berarti gurita
raksasa. Sangia Ndahi atau gurita raksasa ini sering menenggelamkan kapal
nelayan yang melakukan penangkapan ikan. Selain itu pula akan membunuh
masyarakat yang melakukan penangkapan ikan disekitar daerah pulau tersebut.
(Jayanti et al., 2018).

Kebudayaan dipahami sebagai sistem yang tersusun atas unsur-unsur
yang saling terkait dan berfungsi menjaga keteraturan serta keseimbangan
sosial. Mitos Sangia Ndahi—yang digambarkan sebagai gurita raksasa penjaga
wilayah tertentu—berfungsi sebagai mekanisme sosial yang mengatur perilaku
nelayan Bajo agar tidak mengeksploitasi wilayah Pulau Keramat secara
berlebihan. Mitos ini bekerja sebagai alat kontrol sosial informal dengan
membangun rasa takut sekaligus penghormatan terhadap wilayah yang
dianggap sakral. Kepercayaan bahwa Sangia Ndahi akan mendatangkan bahaya
bagi siapa pun yang melanggar larangan melaut atau menangkap ikan di Pulau
Keramat mendorong kepatuhan tanpa memerlukan sanksi formal. Dalam
kerangka struktural fungsional, mitos tersebut berfungsi menjaga stabilitas
sistem sosial dengan menginternalisasi norma konservasi sumber daya laut ke
dalam kesadaran kolektif masyarakat.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

475



Penulisl, Penulis2, Penulis3
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 - 484

Selain itu, mitos Sangia Ndahi berperan mempertahankan keseimbangan
ekologis dan sosial. Larangan eksploitasi wilayah keramat secara tidak langsung
menciptakan zona perlindungan alami bagi ekosistem laut, yang pada akhirnya
menjamin keberlanjutan sumber penghidupan nelayan. Dengan demikian, mitos
tidak sekadar menjadi cerita simbolik, tetapi berfungsi nyata dalam menjaga
kelangsungan sistem ekonomi, kepercayaan, dan solidaritas sosial masyarakat
Bajo. Melalui kacamata struktural fungsional, mitos Sangia Ndahi dapat dipahami
sebagai bagian integral dari struktur budaya yang berfungsi mengatur hubungan
manusia dengan alam, sekaligus memastikan keteraturan sosial dan
keberlanjutan kehidupan komunitas nelayan Bajo. Mitos Sangia Ndahi banyak
mengajarkan suku Bajo tentang bagaimana menjaga areal konservasi laut, hal
ini menjadi alat kontrol sosial yang menanamkan rasa takut sekaligus hormat
terhadap laut, hal ini menunjukan bahwa kpervayaan tradisionalbukan sekadar
cerita simbolik, melainkan sistem pengetahuan suku bajo yang memiliki fungsi
ekologi sehingga dapat membangun etika lingkungan yang selaras dengan
prinsip konservasi dan membuktikan bahwa keberlanjutan alam dapat dijaga
melalui mekanisme budaya dan kosmologi yang hidup dalam keseharian
Masyarakat Bajo.

Kebudayaan ini tetap bertahan hingga saat ini. Adanya semacam adat
istiadat, bahasa, tutur kata, simbol yang diwariskan secara turun temurun dan
menjadi inti dari kebudayaan suku Bajo yang secara dominan mempengaruhi
seluruh aspek kehidupan mereka itulah disebut indentitas. Maksudnya, budaya
dari nenek moyang yang kuat dan dominan dihidupi oleh suatu lingkungan
kehidupan masyarakat bajo (Wa Ode Siti Nurhaliza, n.d.)

Pemanfaatan Sumberdaya laut secara selektif

Nelayan Bajo hanya mengambil ikan dan biota lut dalam ukuran tertentu
dan jumlah yg secukupnya. lkan kecil atau yang sedang bertelur biasanya
dilepaskan kembali. Prinsip ini mencerminkan kesadaran ekologis untuk menjaga
regenerasi alam. Masyarakat Bajo merupakan komunitas maritim yang memiliki
hubungan erat dengan laut sebagai ruang hidup, sumber penghidupan, dan
simbol identitas budaya. Dalam memanfaatkan sumber daya laut, masyarakat
Bajo menerapkan pola pemanfaatan yang bersifat selektif dan berorientasi pada
keberlanjutan ekosistem laut. Pola ini terbentuk dari akumulasi pengetahuan
lokal, nilai filosofis, serta norma adat yang diwariskan secara turun-temurun
(Suyuti, 2011; Berkes, 2012). Pemanfaatan sumber daya laut secara selektif
terlihat dari pemilihan alat tangkap tradisional yang digunakan oleh masyarakat
Bajo. Alat tangkap seperti pancing, tombak, panah ikan, dan jaring tradisional
memungkinkan nelayan memilih secara langsung jenis dan ukuran biota laut
yang akan diambil. Praktik ini secara ekologis lebih ramah lingkungan karena
meminimalkan tangkapan sampingan (bycatch) dan kerusakan habitat laut,
terutama terumbu karang (Bailey & Zerner, 1992). Penggunaan alat tangkap
destruktif seperti bom ikan dan racun ikan secara adat dianggap melanggar
norma dan berpotensi menimbulkan sanksi sosial maupun adat (Satria, 2015).

Selain alat tangkap, selektivitas juga tampak pada pemilihan jenis dan
ukuran biota laut yang ditangkap. Masyarakat Bajo umumnya menghindari
penangkapan ikan berukuran kecil atau biota yang sedang berkembang biak.
Pengetahuan mengenai siklus hidup ikan, teripang, dan moluska diperoleh
melalui pengalaman melaut serta pengamatan langsung terhadap kondisi
perairan (Gusman & Widodo, 2019). Dengan demikian, praktik ini berfungsi

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

476



Penulisl, Penulis2, Penulis3
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 - 484

sebagai mekanisme pengendalian eksploitasi sumber daya laut secara alami.
Aspek selektif lainnya tercermin dalam pengaturan waktu dan musim
penangkapan. Nelayan Bajo memahami bahwa laut memiliki fase-fase tertentu
yang memengaruhi ketersediaan sumber daya. Penangkapan biasanya
disesuaikan dengan musim angin, arus laut, dan tanda-tanda alam lainnya. Pada
musim tertentu, beberapa jenis biota laut sengaja tidak dieksploitasi untuk
memberi kesempatan regenerasi populasi (Berkes, 2012). Praktik ini
menunjukkan adanya kesadaran ekologis yang kuat dalam sistem pengetahuan
lokal masyarakat Bajo.

Pemanfaatan sumber daya laut secara selektif juga diperkuat oleh larangan
adat terhadap wilayah laut tertentu. Beberapa kawasan terumbu karang atau
perairan tertentu dianggap sakral dan tidak boleh dieksploitasi secara bebas.
Larangan ini sering dikaitkan dengan kepercayaan terhadap kekuatan
supranatural penjaga laut, namun secara ekologis berfungsi sebagai bentuk
konservasi tradisional yang melindungi habitat penting dan menjaga
keseimbangan ekosistem laut (Adhuri, 2013). Lebih jauh, praktik selektif
masyarakat Bajo tidak dapat dilepaskan dari nilai filosofis hidup yang
menekankan harmoni antara manusia dan laut. Laut dipandang sebagai sumber
kehidupan yang harus dihormati dan dijaga keberlangsungannya. Prinsip
mengambil hasil laut secukupnya sesuai kebutuhan menjadi landasan etika
ekologis masyarakat Bajo, sehingga eksploitasi berlebihan dianggap
bertentangan dengan nilai budaya mereka (Suyuti, 2011; Satria, 2015). Namun
demikian, praktik pemanfaatan sumber daya laut secara selektif menghadapi
tantangan akibat modernisasi, tekanan ekonomi, serta masuknya teknologi
penangkapan modern yang kurang ramah lingkungan. Perubahan kebijakan
pengelolaan wilayah pesisir juga berpotensi menggeser peran kearifan lokal
dalam pengelolaan sumber daya laut (Adhuri, 2013). Oleh karena itu, integrasi
antara pengetahuan lokal masyarakat Bajo dan kebijakan pengelolaan laut
modern menjadi penting untuk mendukung pembangunan kelautan yang
berkelanjutan.

Pola Pemukiman ramah lingkungan

Julian Steward melalui teori ekologi budaya menekankan bahwa hubungan
antara manusia dan lingkungan alam bersifat dinamis dan saling membentuk.
Dalam pandangannya, lingkungan tidak menentukan kebudayaan secara mutlak,
tetapi menjadi faktor penting yang memengaruhi pola adaptasi, terutama pada
aspek teknologi subsistensi, organisasi kerja, dan struktur sosial. Kerangka ini
relevan untuk memahami masyarakat Bajo yang hidup dan bergantung langsung
pada lingkungan laut. Bagi masyarakat Bajo, laut bukan sekadar ruang ekonomi,
tetapi menjadi inti kebudayaan yang membentuk cara hidup, sistem nilai, dan
struktur sosial mereka. Lingkungan laut yang terbuka, dinamis, dan berisiko tinggi
menuntut kemampuan adaptasi khusus. Dalam konteks ekologi budaya, laut
berfungsi sebagai lingkungan ekologis utama yang mendorong terbentuknya
sistem subsistensi berbasis penangkapan ikan, menyelam, dan pelayaran
tradisional. Aktivitas ini memerlukan keterampilan khusus yang diwariskan
secara turun-temurun, sehingga membentuk pola pembagian kerja berdasarkan
usia, jenis kelamin, dan pengalaman melaut.

Struktur sosial masyarakat Bajo juga mencerminkan adaptasi terhadap
lingkungan laut. Hubungan sosial bersifat relatif egaliter karena keberhasilan
melaut sangat bergantung pada kerja sama dan solidaritas kelompok. Prinsip

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

477



Penulisl, Penulis2, Penulis3
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 - 484

saling berbagi hasil tangkapan dan tolong-menolong di laut merupakan strategi
sosial untuk mengurangi risiko ekologis, sebagaimana dikemukakan Steward
bahwa organisasi sosial berkembang sebagai respons terhadap tuntutan
lingkungan. Kepemimpinan dalam komunitas Bajo umumnya bersifat fungsional,
di mana tokoh yang dihormati adalah mereka yang memiliki pengetahuan luas
tentang laut, musim, arus, dan keselamatan pelayaran.

Selain itu, pola permukiman masyarakat Bajo—seperti rumah panggung di
atas laut atau di pesisir—dapat dipahami sebagai bentuk adaptasi ekologis.
Permukiman ini memudahkan akses ke sumber daya laut sekaligus
mencerminkan keterikatan sosial yang kuat antaranggota komunitas. Dalam
perspektif ekologi budaya, pola permukiman tersebut merupakan bagian dari
cultural core, yakni unsur kebudayaan yang paling langsung berkaitan dengan
pemanfaatan lingkungan.

Nilai-nilai budaya seperti pantangan melaut pada kondisi tertentu,
penghormatan terhadap laut, serta kepercayaan terhadap makhluk penjaga laut
juga berfungsi sebagai mekanisme ekologis. Nilai ini membantu mengatur
eksploitasi sumber daya agar tetap berkelanjutan, sekaligus menjaga
keseimbangan sosial. Hal ini sejalan dengan pandangan Julian Steward bahwa
sistem kepercayaan dan struktur sosial tidak dapat dilepaskan dari konteks
adaptasi ekologis masyarakat. Dengan demikian, melalui pendekatan ekologi
budaya Julian Steward, dapat dipahami bahwa lingkungan laut berperan penting
dalam membentuk struktur sosial masyarakat Bajo. Laut tidak hanya
menyediakan sumber penghidupan, tetapi juga menjadi faktor utama yang
memengaruhi organisasi sosial, pola permukiman, sistem nilai, dan solidaritas
komunitas. Struktur sosial masyarakat Bajo pada akhirnya merupakan hasil dari
proses adaptasi panjang terhadap kondisi ekologis laut yang khas dan
menantang.

Permukiman suku Bajo dibangun di atas laut dengan struktur rumah
panggung. Model ini meminimalkan pembukaan lahan darat dan memungkinkan
adaptasi terhadap pasang surut air laut tanpa merusak ekosistem pesisir secara
besar-besaran. Kondisi ekologi pesisir Desa Mekar harus menjadi pertimbangan
utama dalam pengembangan permukiman masyarakat Bajo saat sekarang dan
pada masa yang akan datang. Pertimbangan ini terkait dengan kenyataan bahwa
kehidupan masyarakat Bajo sangat tergantung pada aktivitas perikanan laut
yang produktivitasnya sangat dipengaruhi oleh kondisi ekosistem terumbu
karang. (Aris Prihandono, 2012).

Pola pemukiman Suku Bajo di Desa Mekar Kecamatan Soropia, Kabupaten
Konawe, menunjukkan bentuk adaptasi ekologis yang erat dengan lingkungan
pesisir. Rumah-rumah dibangun berbentuk panggung di atas perairan dangkal
dengan menggunakan tiang kayu, sehingga tidak memerlukan reklamasi atau
pengurugan pantai. Pola ini memungkinkan masyarakat Bajo tetap tinggal dekat
dengan sumber mata pencaharian utama mereka, yaitu laut, tanpa merusak
ekosistem pesisir secara signifikan (Kusnadi, 2009). Secara ekologis,
pemukiman Bajo di Desa Mekar tersusun mengikuti garis pantai dan perairan
tenang, serta terhubung oleh jembatan kayu sederhana. Tata ruang ini bersifat
fleksibel dan mudah disesuaikan dengan perubahan pasang surut laut.
Penggunaan bahan bangunan lokal dan teknik konstruksi tradisional
mencerminkan prinsip keberlanjutan, karena minim konsumsi sumber daya
eksternal dan mudah diperbaiki jika mengalami kerusakan. Menurut penelitian
oleh Rahim dkk. (2018), pola pemukiman ini mencerminkan kearifan lokal

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

478



Penulisl, Penulis2, Penulis3
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 - 484

masyarakat Bajo dalam menjaga keseimbangan antara kebutuhan hunian dan
kelestarian lingkungan pesisir. Dengan demikian, pola pemukiman Suku Bajo di
Soropia tidak hanya berfungsi sebagai ruang tinggal, tetapi juga sebagai bentuk
pengetahuan ekologis yang diwariskan secara turun-temurun. Pola ini menjadi
bukti bahwa praktik permukiman tradisional dapat mendukung kehidupan yang
ramah lingkungan dan berkelanjutan di wilayah pesisir.

Nilai Filosofis “Laut sebagai Ibu kehidupan”

Bagi suku Bajo, laut dipandang sebagai sumber kehidupan yang harus di
hormati, bukan di eksploitasi. Nilai ini ditanamkan sejak kecil melalui cerita lisan,
mitos, dan praktik sehari-hari. sehingga membentuk etika lingkungan yang kuat.
Dalam pandangan hidup Suku Bajo, laut dimaknai sebagai ibu yang memberi
kehidupan, perlindungan, dan keberlanjutan bagi manusia. Filosofi ini tumbuh
dari sejarah panjang kehidupan orang Bajo yang secara turun-temurun
menggantungkan seluruh aspek hidupnya pada laut, mulai dari pangan, tempat
tinggal, hingga identitas budaya. Laut diperlakukan bukan sebagai objek
eksploitasi, melainkan sebagai entitas yang harus dihormati dan dijaga
sebagaimana seorang anak menjaga ibunya (Sopher, 1977).

Bagi Suku Bajo, laut bukan sekadar ruang geografis atau sumber ekonomi,
melainkan inti dari kehidupan dan identitas budaya. Laut dipahami sebagai ruang
hidup yang menyatukan aspek kosmologis, sosial, dan ekologis. Dalam
pandangan filosofis orang Bajo, manusia adalah bagian dari laut, bukan
penguasa atasnya. Karena itu, hubungan dengan laut dibangun atas dasar
penghormatan, keseimbangan, dan etika.

Laut diyakini memiliki dimensi spiritual yang dijaga oleh kekuatan gaib atau
penjaga laut. Keyakinan ini melahirkan sikap hati-hati dalam memanfaatkan
sumber daya laut serta melandasi berbagai pantangan dan aturan adat, seperti
larangan melaut pada musim tertentu atau mengeksploitasi wilayah yang
dianggap keramat. Filosofi ini berfungsi sebagai mekanisme pengendali perilaku
agar tidak merusak ekosistem laut.

Secara sosial, laut menjadi ruang pembentuk solidaritas dan pengetahuan
kolektif. Pengetahuan tentang angin, arus, ombak, dan musim diwariskan secara
lisan antargenerasi sebagai bagian dari kearifan ekologi. Dengan demikian,
filosofi laut bagi Suku Bajo menegaskan bahwa keberlanjutan hidup manusia
hanya dapat dicapai melalui relasi harmonis dengan laut sebagai sumber
kehidupan dan ruang sakral. Pemaknaan laut sebagai ibu membentuk nilai moral
dan etika ekologis masyarakat Bajo dalam memanfaatkan sumber daya laut.
Praktik penangkapan ikan dilakukan dengan prinsip kehati-hatian, menghindari
perusakan terumbu karang, serta tidak mengambil hasil laut secara berlebihan.
Keyakinan bahwa laut dapat “memberi rezeki” sekaligus “memberi peringatan”
jika diperlakukan tidak adil menjadi dasar pengendalian diri dalam aktivitas
melaut. Menurut Stacey (2007), nilai-nilai ini berfungsi sebagai sistem
pengelolaan sumber daya berbasis budaya yang efektif dalam menjaga
keseimbangan ekosistem laut. Selain itu, filosofi laut sebagai ibu berperan
penting dalam pewarisan pengetahuan lokal dan identitas sosial Suku Bajo.
Melalui cerita lisan, petuah orang tua, dan praktik keseharian di laut, nilai
penghormatan terhadap laut ditanamkan sejak dini kepada generasi muda.
Dengan demikian, filosofi ini tidak hanya bersifat simbolik, tetapi menjadi
landasan keberlanjutan sosial, budaya, dan ekologis masyarakat Bajo.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

479



Penulisl, Penulis2, Penulis3
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 - 484

Dalam pandangan antropologis, pemaknaan laut sebagai ibu kehidupan
oleh Suku Bajo mencerminkan relasi budaya yang intim antara manusia dan
alam. Laut dipahami sebagai entitas hidup yang memberi kehidupan,
perlindungan, dan keberlanjutan, sehingga harus dihormati dan dijaga. Metafora
ibu menempatkan manusia bukan sebagai penguasa laut, melainkan sebagai
bagian darinya. Pemahaman ini membentuk etika ekologis masyarakat Bajo
melalui pantangan, mitos, dan aturan adat yang mengendalikan eksploitasi
sumber daya laut. Secara fungsional, kepercayaan tersebut menjaga
keseimbangan sosial dan ekologis, sementara secara ekologis-budaya
menunjukkan adaptasi kultural terhadap lingkungan maritim. Dengan demikian,
laut sebagai ibu kehidupan menjadi dasar moral dan kultural bagi praktik
konservasi alam Suku Bajo

Pengetahuan Lokal tentang musim dan arus laut

Sistem pengetahuan merupakan salah satu unsur kebudayaan universal,
yang ada dan bisa didapatkan di dalam semua kebudayaan di dunia, baik dalam
masyarakat pedesaan yang kecil terpencil maupun dalam masyarakat perkotaan
yang besar dan kompleks (Koentjaraningrat, 1992: 2). Pengetahuan lokal suku
Bajo dalam aktivitas kehidupannya sebagai nelayan dan kegiatan pelayaran.
Suku Bajo memahami dan menerapkan pengetahuan lokal yang berkaitan
dengan keadaan cuaca, letak bintang, dan tanda-tanda alam lainya dalam
menjalankan aktivitasnya sebagai nelayan dan pelayaran. Pengetahuan lokal itu
diperoleh secara turun temurun dan masih menjadi pedoman masyarakat suku
Bajo sampai sekarang. Suku Bajo memiliki sistem pengetahuan yang dapat
digunakan untuk mengetahui berbagai kondisi alam laut, yaitu pengetahuan
tentang wilayah tangkapan, jenis-jenis biota laut, dan pengetahuan navigasi
dalampelayaran. Pengetahuan (knowledge) merupakan sesuatu yang pasti ada
dalam setiap masyarakat, sesuai dengan jenis mata pencaharian yang mereka
miliki dan lingkungan tempat mereka berada. Menurut Koetjaraningrat (2009:
288), masyarakat sekecil apapun tidak dapat hidup tanpa memiliki pengetahuan
tentang alam sekelilingnya. Setiap masyarakat memiliki sistem pengetahuan
relatif banyak sesuai dengan nilai-nilai dan norma-norma yang ada dalam
masyarakat bersangkutan. Misalnya, sistem pengetahuan tentang astronomi,
pengetahuan tentang ekonomi dan mata pencaharian, pengetahuan tentang
lingkungan alam, dan pengetahuan tentang berbagai ritual dan sebagainya. Bagi
orang Bajo laut merupakan bagian integral, mereka lahir, hidup dan mati di atas
air laut. Suku Bajo memiliki pengetahuan mengenai perubahan musim, arah
angin, dan arus laut. Pengetahuan ini dugunakan untuk menentukan waktu melat
yang tepat sehingga tidak memaksakan eksploitasi saat kondisi laut tidak
mendukungatau masa reproduksi ikan. Masyarakat Suku Bajo memiliki sistem
pengetahuan lokal yang kuat dalam memahami ombak sebagai bagian penting
dari keselamatan dan keberhasilan aktivitas melaut. Pengetahuan ini diperoleh
melalui pengalaman langsung, pengamatan alam secara terus-menerus, serta
pewarisan pengetahuan dari orang tua dan tetua adat. Ombak tidak dipahami
semata-mata sebagai gejala alam, melainkan sebagai tanda atau isyarat yang
menunjukkan kondisi laut.

Etnoekologi merupakan pendekatan yang mengkaji bagaimana suatu
masyarakat memahami, mengklasifikasikan, dan memaknai lingkungan alam
berdasarkan pengalaman empiris, bahasa lokal, serta praktik keseharian. Dalam
kerangka ini, pengetahuan ekologis masyarakat Bajo tentang ombak, arus, dan

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

480



Penulisl, Penulis2, Penulis3
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 - 484

angin tidak sekadar bersifat teknis, tetapi merupakan sistem pengetahuan lokal
yang terintegrasi dengan nilai budaya, sistem kepercayaan, dan strategi adaptasi
hidup di laut.

Masyarakat Bajo mengembangkan Kklasifikasi lokal terhadap ombak
berdasarkan tinggi gelombang, arah datangnya, bunyi, serta dampaknya
terhadap perahu dan aktivitas melaut. Ombak tidak dipahami sebagai fenomena
fisik yang homogen, melainkan sebagai entitas yang memiliki karakter dan
perilaku tertentu. Melalui pengalaman turun-temurun, nelayan Bajo mampu
membedakan ombak yang aman untuk melaut, ombak peringatan, hingga ombak
berbahaya. Klasifikasi ini berfungsi sebagai sistem peringatan dini yang berbasis
pengamatan indrawi, seperti perubahan warna laut, ritme gelombang, dan suara
hantaman air.

Dalam hal arus laut, masyarakat Bajo memiliki pengetahuan detail tentang
arah, kecepatan, dan siklus pergerakan arus. Arus diklasifikasikan berdasarkan
waktu kemunculannya, keterkaitannya dengan pasang surut, serta pengaruhnya
terhadap pergerakan ikan dan perahu. Pengetahuan ini memungkinkan mereka
menentukan jalur pelayaran yang efisien, memilih lokasi penangkapan ikan, serta
menghindari wilayah berbahaya. Dalam perspektif etnoekologi, klasifikasi arus
ini merupakan hasil interaksi jangka panjang antara manusia dan lingkungannya,
yang disusun melalui pengalaman kolektif dan diwariskan secara lisan.
Sementara itu, angin dipahami sebagai unsur penting yang mengatur ritme
kehidupan masyarakat Bajo. Angin diklasifikasikan berdasarkan arah, kekuatan,
musim kemunculan, serta tanda-tanda alam yang menyertainya, seperti
perubahan awan, suhu udara, dan perilaku hewan laut. Angin tertentu
diasosiasikan dengan keselamatan dan kelimpahan hasil laut, sedangkan angin
lain dipandang sebagai pertanda bahaya. Dalam sistem etnoekologi, angin tidak
hanya berfungsi sebagai faktor alam, tetapi juga sebagai penanda waktu ekologis
yang mengatur kapan melaut, berlayar jauh, atau menetap di permukiman.

Ketiga unsur—ombak, arus, dan angin—tidak diklasifikasikan secara
terpisah, melainkan dipahami sebagai sistem ekologis yang saling terkait.
Masyarakat Bajo membaca hubungan antara perubahan angin dengan pola
ombak dan arus, sehingga membentuk pengetahuan holistik tentang dinamika
laut. Pengetahuan ini bersifat kontekstual dan situasional, berbeda dengan
klasifikasi ilmiah modern yang cenderung terpisah-pisah. Dalam etnoekologi,
cara pandang holistik ini mencerminkan rasionalitas ekologis lokal yang efektif
dalam menghadapi ketidakpastian lingkungan laut. Lebih jauh, sistem klasifikasi
lokal tersebut juga berfungsi sebagai mekanisme sosial dan budaya.
Pengetahuan tentang ombak, arus, dan angin menjadi dasar legitimasi sosial
bagi nelayan yang lebih tua atau berpengalaman, sekaligus menjadi media
pendidikan informal bagi generasi muda. Dengan demikian, etnoekologi tidak
hanya membedah cara masyarakat Bajo memahami alam, tetapi juga
memperlihatkan bagaimana pengetahuan ekologis membentuk struktur sosial,
otoritas pengetahuan, dan keberlanjutan praktik maritim mereka.

Melalui pendekatan etnoekologi, sistem klasifikasi lokal masyarakat Bajo
terhadap ombak, arus, dan angin dapat dipahami sebagai bentuk pengetahuan
ekologis yang adaptif, kontekstual, dan berkelanjutan. Pengetahuan ini
menunjukkan bahwa relasi manusia—laut dalam masyarakat Bajo dibangun atas
dasar pemahaman mendalam terhadap tanda-tanda alam, yang sekaligus
menjadi fondasi budaya dan strategi bertahan hidup di lingkungan laut. Orang
Bajo mengenali ombak melalui bentuk, arah datang, suara, serta perubahan

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

481



Penulisl, Penulis2, Penulis3
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 - 484

warna permukaan laut. Ombak yang rendah, beraturan, dan “halus” dianggap
sebagai tanda laut yang aman untuk melaut, sedangkan ombak tinggi, tidak
beraturan, dan disertai angin kencang dipahami sebagai peringatan agar nelayan
tidak memaksakan diri ke laut. Seorang nelayan Bajo Narji (56 tahun)
menjelaskan:
“Kalau ombak sudah tidak teratur dan bunyinya keras, itu tandanya laut
tidak bersahabat. Orang tua selalu bilang, lebih baik tinggal di rumah
daripada laut ambil nyawa. (Wawancara 2025)”

Selain sebagai indikator keselamatan, ombak juga digunakan untuk
membaca perubahan musim dan arah angin. Pergantian musim timur dan barat
dikenali dari arah dan kekuatan ombak yang datang ke pemukiman. Nelayan
Bajo menggunakan pengetahuan ini untuk menentukan waktu melaut, jarak
pelayaran, dan lokasi penangkapan ikan. Hal ini sebagaimana disampaikan oleh
informan Samsudin (62 tahun) :

“Dari arah ombak kita sudah tahu musim mau berubah. Kalau ombak dari
timur mulai kuat, biasanya ikan juga ikut pindah, jadi kita atur lagi cara
melaut. (Wawancara, 2025)

Pemahaman terhadap ombak juga memiliki dimensi filosofis dan moral.
Ombak dipandang sebagai ekspresi kehendak laut yang harus dihormati, bukan
dilawan. Karena itu, nelayan Bajo diajarkan untuk bersikap sabar dan tidak
memaksakan diri ketika kondisi laut tidak memungkinkan. Seorang tetua adat Si
Bagia (64 tahun) menyampaikan:

“Laut itu seperti ibu, kalau dia sedang marah kita tidak boleh melawan.
Ombak itu bahasa laut, kalau tidak dipahami bisa celaka.(Wawancara,
2025)”

Dengan demikian, sistem pengetahuan orang Bajo dalam memahami
ombak berfungsi sebagai pedoman keselamatan, strategi adaptasi ekologis,
sekaligus cerminan nilai budaya. Pengetahuan ini membuktikan bahwa
masyarakat Bajo memiliki mekanisme lokal yang efektif dalam membaca
dinamika laut dan menjaga keseimbangan antara manusia dan alam.

D. KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa praktik kehidupan masyarakat Suku
Bajo menunjukkan keterpaduan yang kuat antara nilai budaya, pengetahuan
lokal, dan upaya pelestarian lingkungan laut. Pantangan melaut yang
diberlakukan secara adat, seperti larangan melaut pada waktu atau kondisi
tertentu, berfungsi sebagai mekanisme pengendalian sosial sekaligus strategi
ekologis untuk menjaga keselamatan nelayan dan memberi waktu pemulihan
bagi sumber daya laut. Pantangan ini memperlihatkan bahwa norma adat
memiliki peran penting dalam mengatur hubungan manusia dengan alam.
Pemanfaatan hasil laut secara selektif merupakan wujud nyata dari etika ekologis
masyarakat Bajo. Penangkapan ikan dilakukan dengan mempertimbangkan
ukuran, jenis, dan musim, serta menghindari penggunaan alat tangkap yang
merusak. Praktik ini menegaskan adanya kesadaran kolektif bahwa
keberlanjutan laut menentukan kelangsungan hidup generasi masa kini dan
mendatang.

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

482



Penulisl, Penulis2, Penulis3
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 - 484

Pola pemukiman Suku Bajo yang berbentuk rumah panggung di atas
perairan pesisir mencerminkan adaptasi ekologis yang ramah lingkungan. Pola
ini meminimalkan perubahan fisik pada daratan pesisir, menyesuaikan dengan
dinamika pasang surut, serta mempertahankan kedekatan masyarakat dengan
ruang hidup dan ruang produksi mereka, yaitu laut. Tata ruang tersebut juga
memperkuat ikatan sosial dan memudahkan transmisi nilai budaya. Secara
filosofis, pandangan orang Bajo yang memaknai laut sebagai “ibu” menjadi
landasan moral dalam seluruh praktik kehidupan mereka. Filosofi ini
menempatkan laut sebagai sumber kehidupan yang harus dihormati dan dijaga,
bukan dieksploitasi secara berlebihan. Nilai ini terinternalisasi dalam sikap hidup
sederhana, kehati-hatian dalam melaut, dan kepatuhan terhadap aturan adat.
Selain itu, pengetahuan lokal masyarakat Bajo tentang musim, arah angin, arus
laut, dan tanda-tanda alam berperan penting dalam menentukan waktu melaut,
jenis tangkapan, serta strategi bertahan hidup. Pengetahuan ini diwariskan
secara lisan dan praktik langsung, menjadi bagian dari sistem adaptasi ekologis
yang terbukti efektif menghadapi ketidakpastian alam. Secara keseluruhan,
penelitian ini menegaskan bahwa kearifan lokal Suku Bajo merupakan sistem
pengetahuan dan praktik ekologis yang holistik. Integrasi antara pantangan adat,
pemanfaatan sumber daya secara selektif, pola pemukiman adaptif, nilai filosofis,
dan pengetahuan musim menjadikan masyarakat Bajo sebagai contoh penting
dalam pengelolaan sumber daya laut yang berkelanjutan berbasis budaya lokal.

DAFTAR PUSTAKA

[1] Aris Prihandono. (2012). Kajian Masalah Ekologis Dalam Penataan
Permukiman di Kawasan Pesisir Study of Ecological Issues in Settlement
Structuring on the Water Coastal Zone.

[2] Adhuri, D. S. (2013). Selling the Sea, Fishing for Power: A Study of Conflict
over Marine Tenure in Kei Islands, Eastern Indonesia. Canberra: ANU
Press.

[3] Bailey, C., & Zerner, C. (1992). Community-based fisheries management
institutions in Indonesia. Marine Policy, 16(3), 237-250.

[4] Berkes, F. (2012). Sacred Ecology: Traditional Ecological Knowledge and
Resource Management. New York: Routledge.

[5] Fadhliyah H Dai & Ramoend Manahung. (2020). Kearifan Lokal
Masyarakat Suku Bajo Studi Etnografi Nilai-Nilai Pendidikan Agama Islam
dan Budi Pekerti Pada Praktek Ritual Keagamaan di Desa Bajo Kecamatan
Tilamuta. IAIN Sultan Amai Gorontalo, 1(Kearifan Lokal Masyarakat Suku
Bajo Studi Etnografi Nilai-Nilai Pendidikan Agama Islam dan Budi Pekerti
Pada Praktek Ritual Keagamaan di Desa Bajo Kecamatan Tilamuta), 41—
57.

[6] Gusman, A. R., & Widodo, J. (2019). Kearifan lokal masyarakat Bajo dalam
pengelolaan sumber daya laut. Jurnal Antropologi Indonesia, 40(2), 123—
138.

[7] Haerulloh, A. A., Nurrohmah, S. L., Alim, M., & Ampera, T. (2021).
IDENTITAS BUDAYA DAN SEJARAH SUKU BAJO DI BAJO PULAU
PASCANOMADEN (Vol. 11, Issue 1).
https://doi.org/10.24198/metahumaniora.v11i1.32115

[8] Jayanti, S., Yusuf, S., Sjamsu, D., & Lawelle, A. (2018). Local Wisdom
Study Of Otipulu Village Community Towards Fishing Acivity (A Study Case

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

483



Penulisl, Penulis2, Penulis3
SABANA (Sosiologi, Antropologi, dan Budaya Nusantara) Vol. 4 No. 3 (2025) 470 - 484

[9]

[10]
[11]
[12]

[13]
[14]

[15]
[16]

[17]

[18]

In Otipulu Village, Lasolo Districk, North Konawe Regency). In J. Sosial
Ekonomi Perikanan FPIK UHO (Issue 4).
http://ojs.uho.ac.id/index.php/JSEP

Kusnadi. (2009). Keberdayaan Nelayan dan Dinamika Sosial Ekonomi
Masyarakat Pesisir. Yogyakarta: LKIS.

Koentjaraningrat. 1992. Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.
Rahim, A., Bahtiar, & Nurlila, R. U. (2018). Pola permukiman masyarakat
Suku Bajo di Desa Leppe, Kecamatan Soropia, Kabupaten Konawe. Jurnal
Penelitian Sosial dan Budaya, Universitas Halu Oleo.

Satria, A. (2015). Pengantar Sosiologi Masyarakat Pesisir. Jakarta:
Yayasan Pustaka Obor Indonesia.

Sugiono, 2013. Metode Penelitian Kualitatif dan Kuantitatif R&D

Suyuti, N. (2011). Orang Bajo di Tengah Perubahan Sosial. Yogyakarta:
Ombak.

Sopher, D. E. (1977). The Sea Nomads: A Study of the Maritime Boat
People of Southeast Asia. Singapore: National Museum of Singapore.
Stacey, N. (2007). Boats to Burn: Bajo Fishing Activity in the Australian
Fishing Zone. Canberra: ANU E Press.

Wa Ode Siti Nurhaliza. (n.d.). DESCHOOLING SUKU BAJO SAMPELA
DALAM BUDAYA LAUT (Studi Etnografi Komunikasi Tentang Deschooling
Sebagai Upaya Transfer.

Wantu, S. M., Kamuli, S., Wantu, A., & Paulus, I. (2022). Identitas dan
Karakter Suku Bajo di Torosiaje di Tengah Arus Globalisasi. Jambura
Journal Civic Education, 2(2), 82-89.
https://doi.org/10.37905/jacedu.v2i1.14503

Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0)

484


http://ojs.uho.ac.id/index.php/JSEP

