
 

SOSMANIORA (Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora) 

https://journal.literasisains.id/index.php/sosmaniora 
DOI: 10.55123/sosmaniora.v4i2.5129 
e-ISSN 2829-2340| p-ISSN 2829-2359 

Vol. 4 No. 2 (Juni 2025) 213-222  
Submitted: April 29, 2025 | Accepted: May 09, 2025 | Published: June 10, 2025 

 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

213 

Implementasi Nilai Ukhuwah Islamiyyah dan Sikap Tasamuh 

pada Komunitas NU dan MD di Desa  

Ngembalrejo, Bae, Kudus 

 

 

Ida Rahmawati1, Intan Rahmalina2, Siti Karomatun Nadziroh3, Ahmad Fatah4 
1,2,3,4Tadris IPS, Tarbiyah, Institut Agama Islam Negeri, Kudus, Indonesia  

Email: 12210910041@ms.iainkudus.ac.id, 2*intanrahmaa@ms.iainkudus.ac.id, 
3nadziroh@ms.iainkudus.ac.id, 4ahmadfatah@iainkudus.ac.id  

 

Abstrak 

 

Penelitian ini mengkaji implementasi nilai ukhuwah Islamiyyah dan tasamuh dalam komunitas NU dan 

MD di Desa Ngembalrejo, Bae, Kudus. Tujuannya adalah memahami bagaimana kedua organisasi Islam 

ini mempraktikkan nilai-nilai tersebut untuk menciptakan kerukunan sosial di tengah perbedaan 

pandangan keagamaan dan tradisi. Metode penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

pendekatan lapangan, teknik pengumpulan data melalui wawancara mendalam terhadap warga NU dan 

MD, serta dokumentasi. Analisis data dilakukan melalui reduksi data, penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa masyarakat NU dan MD di Desa Ngembalrejo berhasil 

membangun harmoni melalui sikap saling menghargai, gotong royong, dan silaturahmi. Meskipun 

terdapat perbedaan dalam praktik keagamaan, seperti qunut dan tahlilan, kedua komunitas mampu 

menjaga kerukunan dengan mengedepankan nilai ukhuwah Islamiyyah dan tasamuh. Faktor pendorong 

seperti kolaborasi dalam kegiatan sosial dan kesadaran akan persatuan umat berperan penting dalam 

memperkuat hubungan antarwarga. Penelitian ini membuktikan bahwa nilai-nilai Islam dapat menjadi 

landasan untuk menciptakan kehidupan yang harmonis di tengah keberagaman. 

 

Kata Kunci: Ukhuwah Islamiyah, Tasamuh, NU, MD. 

 

Abstract 

 

This study examines the implementation of the values of ukhuwah Islamiyyah (Islamic brotherhood) and 

tasamuh (tolerance) within the NU (Nahdlatul Ulama) and MD (Muhammadiyah) communities in 

Ngembalrejo Village, Bae, Kudus. The objective is to understand how these two Islamic organizations 

practice these values to foster social harmony amidst differences in religious views and traditions. The 

research employs a qualitative approach with field research, collecting data through in-depth interviews 

with NU and MD members, as well as documentation. Data analysis is conducted through data reduction, 

data presentation, and conclusion drawing.  The findings reveal that the NU and MD communities in 

Ngembalrejo Village successfully build harmony through mutual respect, communal cooperation (gotong 

royong), and fostering social connections (silaturahmi). Despite differences in religious practices, such 

as qunut and tahlilan, both communities maintain harmony by prioritizing the values of ukhuwah 

Islamiyyah and tasamuh. Supporting factors, including collaboration in social activities and awareness of 

the importance of unity, play a crucial role in strengthening intercommunity relations. This study 

demonstrates that Islamic values can serve as a foundation for creating harmonious 

coexistence amid diversity.  

 

Keywords: Ukhuwah Islamiyah, Tasamuh, NU, MD. 

 

PENDAHULUAN  

Multikulturalisme adalah suatu konsep yang mengakui dan merayakan keberagaman budaya dalam 

suatu masyarakat, di mana berbagai kelompok etnis, agama, bahasa, dan tradisi hidup berdampingan 

dalam harmoni(Hassannusi, 2022). Indonesia, sebagai negara yang terdiri dari lebih dari 17.000 pulau, 

beragam suku, agama, dan bahasa, adalah contoh nyata dari keberagaman yang membentuk identitas 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 
 SOSMANIORA (Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora) Vol. 4 No. 2 (2025) 213 – 222 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

214 

bangsa, telah menjadikan multikulturalisme sebagai menjadi landasan dalam berbagai kebijakan sosial 

dan pendidikan yang bertujuan untuk menciptakan masyarakat yang harmonis, di mana setiap warga 

negara memiliki hak yang sama tanpa memandang latar belakang etnis, agama, maupun budaya mereka 

(Jaenudin et al., 2024). Oleh karena itu, memahami multikulturalisme menjadi sangat penting untuk 

membangun masyarakat yang inklusif, toleran, dan berbasis pada keragaman(Iryani & Tersta, 2019). 

Dalam kehidupan beragama, konsep ukhuwah Islamiyyah dan tasamuh memiliki peranan penting dalam 

menciptakan keharmonisan antar umat manusia, baik dalam kehidupan pribadi maupun dalam masyarakat 

(Chirzin, 2007). Dua nilai ini, yang sangat ditekankan dalam ajaran Islam, mengandung makna 

persaudaraan yang tidak terbatas hanya pada ikatan agama, tetapi juga pada ikatan kemanusiaan secara 

umum. Ukhuwah Islamiyyah, yang berarti persaudaraan sesama umat Islam, mengajarkan pentingnya 

menjaga hubungan baik antara sesama Muslim(Idham, 2018). Sedangkan tasamuh, yang berarti sikap 

toleransi atau tenggang rasa, mengajarkan umat Islam untuk menerima perbedaan dan menjaga harmoni 

antar sesama, baik dalam aspek agama maupun budaya(Auestina et al., 2024). Kedua nilai ini menjadi 

landasan utama dalam menjalankan interaksi sosial, tidak hanya di lingkungan internal umat Islam, tetapi 

juga terhadap umat beragama lain di sekitar mereka. 

Berbagai penelitian menunjukkan bahwa penerapan nilai-nilai multikulturalisme dan prinsip ukhuwah 

Islamiyyah serta tasamuh dapat memperkuat kohesi sosial di tengah masyarakat yang majemuk 

(Sulaiman, A., Rahman, F., & Abdullah, 2023). Di Indonesia, nilai-nilai ini telah diimplementasikan 

dalam berbagai bentuk, seperti tradisi gotong royong, musyawarah untuk mufakat, serta perayaan hari 

besar agama yang melibatkan partisipasi lintas iman. Praktik-praktik semacam ini tidak hanya 

memperkaya khazanah budaya bangsa, tetapi juga berperan sebagai perekat sosial yang mencegah potensi 

konflik akibat perbedaan (Wahyudi, D., & Hidayat, 2021). Dengan demikian, multikulturalisme yang 

dipadukan dengan nilai-nilai keislaman dapat menjadi pondasi kuat bagi terciptanya masyarakat yang 

rukun, saling menghargai, dan bersatu dalam keragaman. 

Fenomena menarik terjadi di Desa Ngembalrejo, Kudus, di mana masyarakat yang mayoritas NU dan MD 

berhasil menciptakan kerukunan sosial meskipun terdapat perbedaan pemahaman keagamaan. Desa ini 

menjadi contoh nyata bagaimana nilai ukhuwah Islamiyyah dan tasamuh dapat diwujudkan dalam 

kehidupan sehari-hari. Dengan komposisi penduduk yang 60% bergabung dalam NU dan 25% terkait 

dengan MD, tantangan untuk menjaga harmoni sebenarnya cukup besar. Namun, masyarakat setempat 

justru mampu mengubah perbedaan tersebut menjadi kekuatan yang mempererat persatuan. Hal inilah 

yang mendorong pentingnya penelitian ini untuk mengkaji lebih dalam bagaimana implementasi nilai 

ukhuwah Islamiyyah dan tasamuh dapat menciptakan lingkungan yang damai dan harmonis di 

tengah keberagaman. 

Banyak literatur yang memberikan informasi serta pemahaman mengenai implementasi nilai ukhuwah 

islamiyah dan tasamuh dalam kehidupan bermasyarakat atau di dalam dunia pendidikan sebagai berikut. 

Pertama Syabila Aryani (2023) penelitian yang berjudul “Penanaman Rasa Ukhuwah Islamiyah Melalui 

Kegiatan One Day One Juz Pada Guru PAUD Kecamatan Wonoasri Madiun” berfokus pada penanaman 

nilai ukhuwah Islamiyah melalui kegiatan One Day One Ju di kalangan guru PAUD, dengan tujuan 

memperkuat persaudaraan dalam lingkup pendidikan. Persamaan dengan penelitian saya terletak pada 

penggunaan nilai ukhuwah Islamiyah sebagai landasan untuk menciptakan harmoni sosial tetrapi 

penelitian ini menyoroti dalam konteks masyarakat yang lebih luas, khususnya di antara komunitas NU 

dan MD di Desa Ngembalrejo (Aryani, 2023).  

Kedua, Amaliyah (2020) penelitain ini berjudul “Implementasi Nilai Ukhuwah Islamiyah dan sikap 

Ta’awun di Desa Wirasana Kecamatan Purbalingga Kabupaten Purbalingga”. Peneitian ini berfokus 

berfokus pada implementasi nilai ukhuwah Islamiyah persaudaraan antara sesama muslim dalam 

kehidupan bermasyarakat dan sikap ta’awun (tolong menolong) antara warga dalam berbagai aktivias 

sosial.  Persamaan dari penelitian saya yaitu sama-sama meneliti tentang implementasi ukhuwah 

Islamiyah persaudaraan antara sesame muslim dalam kehidupan berasyarakat namun perbedaannya 

berada sikap taasamuh( toleransi) (Amaliyah, 2020). 

Ketiga, Siska Nursilaningrum (2023) peneliyian yang berjudul “Upaya Guru Pendidikan Agama Islam 

dalam Memupuk Ukhuwah Islamiyyah Siswa Melalui Kegiatan Karya Wisata di SMPN 01 Jember”.  

Penelitian ini berfokus pada peran guru Pendidikan Agama Islam dalam menanamkan ukhuwah 

Islamiyyah melalui kegiatan karya wisata keagamaan di lingkungan sekolah, dengan subjek penelitian 

terbatas pada guru dan siswa SMP. Penelitian ini memberikan kontribusi pada ranah pendidikan formal, 

khususnya metode pembelajaran nilai-nilai Islam melalui kegiatan ekstrakurikuler. Di sisi lain, penelitian 

saya memperluas cakupan dengan mengkaji implementasi tidak hanya ukhuwah Islamiyyah, tetapi juga 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 
 SOSMANIORA (Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora) Vol. 4 No. 2 (2025) 213 – 222 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

215 

menganalisis sikap tasamuh (toleransi) dalam konteks kehidupan nyata masyarakat Desa Ngembalrejo, 

khususnya antara komunitas NU dan Muhammadiy ah.(Nursilaningrum, 2023). 

Keempat, Penelitian ini berjudul 'Pentingnya Pendidikan Islam dalam Memperkuat Ukhuwah Islamiyah 

SD IT Qurrota A'yun Al-Masri Binjai' yang dilakukan oleh Rath Amalia. Penelitian ini berfokus pada 

lingkungan pendidikan formal di SD IT Qurrota A'yun Al-Masri Binjai, dengan mengeksplorasi peran 

kurikulum terintegrasi, kegiatan ekstrakurikuler Islami, serta keterlibatan orang tua dalam membangun 

ukhuwah Islamiyah di kalangan siswa. Sementara itu, penelitian saya mengambil perspektif yang lebih 

luas dengan mengkaji penerapan nilai ukhuwah Islamiyah dan tasamuh (toleransi) dalam konteks sosial 

masyarakat Desa Ngembalrejo, khususnya dalam interaksi antara komunitas NU 

dan Muhammadiyah(Amalia, 2024). 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan memahami implementasi nilai ukhuwah Islamiyyah dan 

sikap tasamuh diterapkan dalam kehidupan sosial keagamaan komunitas Nahdlatul Ulama (NU) dan 

Muhammadiyah (MD) di Desa Ngembalrejo, Kecamatan Bae, Kabupaten Kudus. Penelitian ini ingin 

menggali bagaimana kedua komunitas yang memiliki perbedaan dalam tradisi dan praktik keagamaan 

dapat membangun kehidupan yang harmonis melalui semangat persaudaraan Islam dan toleransi.  

METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain penelitian lapangan (field 

research) karena pendekatan ini dianggap paling relevan untuk memahami secara mendalam nilai-nilai 

sosial keagamaan seperti ukhuwah Islamiyyah dan tasamuh yang diterapkan oleh komunitas NU danMD 

(Jhon. W.Creswell, 2019). Pendekatan kualitatif memungkinkan peneliti untuk menggali makna dan 

pengalaman subjektif masyarakat secara kontekstual, sedangkan pendekatan lapangan memungkinkan 

peneliti untuk terlibat langsung dalam interaksi sosial masyarakat, sehingga dapat memperoleh data yang 

autentik dan faktual sesuai dengan dinamika kehidupan sehari-hari. Penelitian ini dilakukan di Desa 

Ngembalrejo, Kecamatan Bae, Kabupaten Kudus, yang merupakan wilayah dengan karakteristik 

masyarakat Islam yang plural, di mana komunitas NU dan MD hidup berdampingan dengan harmonis. 

Desa ini dipilih karena menunjukkan praktik multikulturalisme dan toleransi yang menarik untuk dikaji. 

Informan penelitian dipilih berdasarkan kriteria tertentu, yaitu merupakan anggota aktif dalam kegiatan 

keagamaan komunitas NU atau MD, memiliki pemahaman dan pengalaman tentang interaksi sosial antar-

komunitas. Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini meliputi wawancara mendalam dan 

dokumentasi. Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur dengan panduan pertanyaan yang mencakup 

pemahaman dan implementasi nilai ukhuwah Islamiyyah dan tasamuh, respon masyarakat terhadap nilai-

nilai tersebut, serta faktor pendorong dan penghambat implementasinya. Sementara itu, dokumentasi 

digunakan untuk memperkuat hasil wawancara, berupa data visual dan tertulis mengenai kegiatan 

masyarakat seperti pengajian bersama, kerja bakti lintas komunitas, dan peringatan hari besar keagamaan. 

Data yang diperoleh dianalisis dengan menggunakan model analisis interaktif dari Miles dan Huberman, 

yang terdiri dari empat tahap, yaitu pengumpulan data, reduksi data, penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan. Pengumpulan data dilakukan langsung di lapangan, kemudian direduksi untuk menyaring 

data yang relevan. Data yang telah diseleksi disusun secara sistematis agar mudah dipahami, lalu ditarik 

kesimpulan berdasarkan pola atau temuan yang muncul, dengan tetap memverifikasi keakuratan data 

melalui triangulasi antar sumber. 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Implementasi Nilai Ukhuwah Islamiyah dan Tasamuf Pada Komunitas MD dan NU di Desa 

Ngembal Rejo 

Implementasi nilai ukhuwah Islamiyyah dan tasamuh dalam kehidupan sehari-hari merupakan 

upaya untuk menciptakan masyarakat yang harmonis, penuh rasa saling menghargai, dan mampu hidup 

berdampingan meskipun terdapat perbedaan (Ma’ruf, 2020). Nilai ukhuwah Islamiyyah mengacu pada 

ajaran Islam yang menekankan pentingnya persaudaraan, keharmonisan, dan keadilan antar umat 

manusia. Sementara itu, tasamuh, atau sikap toleransi, mengajarkan untuk menerima perbedaan dan 

memperlakukan sesama dengan penuh penghormatan, tanpa memandang perbedaan agama, ras, ataupun 

budaya (Hidayat, 2022). Dalam rangka untuk menumbuhkan serta meningkatkan kualitas ukhuwah 

islamiyah dan sikap tasamuh maka dibutuhkan strategi khusus guna menyadarkan akan pentingnya 

hubungan antara sesame muslim dan bertolenransi (Fransistyawan, 2023).  

 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 
 SOSMANIORA (Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora) Vol. 4 No. 2 (2025) 213 – 222 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

216 

Berdasarkan wawancara dengan ibu Um selaku warga komunitas MD  implementasi dari nilai ukhuwah 

islamiyah dan tasamuf terletak di saling menghargai dan saling bertoleransi sebagai sesama muslim 

dimana kita hidup berdampingan dengan komunitas lain sehingga saling menghargai dengan sesama 

merupakan kunci utama dalam mencapai kehidupan damai dan  rukun. Implementasi dalam mencapai 

kehidupan damai dan rukun menurut ibu Um yaitu menghargai perbedaan pendapat dalam fiqih, mahzab 

atau budaya s elama tidak bertentangan denagn prinsip islam seperti warga komunitas NU tidak memaksa 

warga komunitas MD untuk mengikuti bacaan doa qunut dalam solat subuh (Um, 2025).  

Selain itu, Ibu Um juga menekankan pentingnya sikap toleransi dalam bermuamalah, seperti tidak 

mengganggu kegiatan keagamaan komunitas lain dan saling mendukung dalam kegiatan sosial yang 

bersifat universal seperti acara pengajian isra’ miraj atau mauled Nabi Muhammad saw. Menurutnya, 

nilai ukhuwah islamiyah dan tasamuh tidak hanya terbatas pada urusan ibadah, tetapi juga mencakup 

interaksi sehari-hari, seperti menghormati tradisi atau kebiasaan komunitas lain selama tidak bertentangan 

dengan syariat Islam. Contohnya, warga komunitas MD tidak mempermasalahkan cara berbusana atau 

adat istiadat warga NU seperti pengajian tahlilan, ziarah kubur, selamatan, selama masih dalam koridor 

yang diperbolehkan dalam Islam. Hal ini menunjukkan bahwa kedamaian dan kerukunan dapat terwujud 

ketika setiap pihak mampu menahan diri untuk tidak memaksakan pandangan pribadi dan lebih 

mengedepankan sikap saling memahami (Um, 2025). 

Hal demikian disampaikan oleh Bapak Kasmidi selaku warga komunitas NU implementasi dari nilai 

ukhuwah islamiyah dan tasamuf yaitu pertama gotong goyong dalam menghadapi masalah masyarakat, 

Di tengah-tengah masyarakat kita, konsep gotong royong adalah salah satu kekuatan yang tak ternilai. 

Seperti yang dilakukan masyarakat desa Ngembal Rejo ketika terjadi bencana seperti banjir kemarin pada 

tanggal 6 Febuari 2025, masyarakat dengan sigap bekerja sama untuk mengamankan barang-barang 

masjid yang terdampak. Saat pasca banjir, kita bersama-sama membersihkan masjid, mencuci sajadah 

masjid yang terkena air banjir, merapikan barang-barang seperti mukena dan Al-Quran. Semua itu 

dilakukan dengan penuh semangat dan rasa kebersamaan. Bahkan, saat acara jumatan, ada warga yang 

turut memberikan konsumsi, yang datang bukan hanya dari pihak NU, tetapi juga dari masyarakat MD. 

Ini menunjukkan betapa solidaritas dan semangat gotong royong bisa menggerakkan masyarakat, tanpa 

melihat latar belakang atau organisasi yang diikuti. Tidak hanya itu, rejeki yang lebih juga turut dibagikan 

kepada mereka yang membutuhkan, tanpa ada sekat antara satu kelompok dengan kelompok lainnya.  

Kedua, membangun silaturahmi dalam kehidupan sosial, Salah satu aspek penting dalam masyarakat 

adalah silaturahmi. Dalam kehidupan sehari-hari, silaturahmi bisa terjalin melalui berbagai kegiatan, baik 

yang bersifat sosial maupun pribadi. Seperti yang kita lihat dalam interaksi dengan Bu Um dan Pak 

Kasmidi, meskipun memiliki latar belakang yang berbeda, jawaban yang mereka berikan tetap 

menunjukkan semangat kebersamaan. Mereka berusaha menjaga komunikasi dan hubungan baik dengan 

sesama. Selain itu, tak ada perbedaan ketika ada yang meninggal dunia, baik itu dari warga NU maupun 

MD, kita bersama-sama pergi takziah. Bahkan saat lebaran, kita semua saling mengunjungi, tanpa 

memandang latar belakang organisasi. Inilah yang menunjukkan bahwa dalam membangun silaturahmi, 

kita selalu mendahulukan rasa kebersamaan dan saling menghargai satu sama lain.  

Ketiga, saling menghargai dalam perbedaan, Di tengah keragaman dalam masyarakat, kita sering kali 

dihadapkan dengan perbedaan dalam tata cara beribadah atau budaya yang dijalankan. Namun, sebagai 

umat muslim, kita diajarkan untuk saling menghargai, meskipun ada perbedaan dalam tata cara sholat, 

budaya, atau tradisi. Perbedaan ini tidak seharusnya menjadi penghalang untuk menjaga ukhuwah 

Islamiyah. Sebagai contoh, meskipun cara sholat atau cara merayakan hari-hari besar keagamaan berbeda, 

kita tetap saling menghormati dan menghargai. Membangun rasa saling menghargai ini sangat penting 

untuk memperkuat rasa kebersamaan dalam keberagaman, sehingga kita bisa hidup berdampingan dalam 

kedamaian tanpa adanya perpecahan. 

Keempat, di Desa Ngembalrejo, semangat merangkul persaudaraan antara warga MD dan NU tidak hanya 

sekadar wacana, tetapi terwujud dalam aksi nyata melalui kegiatan sosial bersama. Program seperti 

santunan anak yatim, bantuan untuk fakir miskin, dan pembagian sembako dimana dana tersebut 

dikumpulkan dari warga sekitar dan dikeloka oleh pihak masjid. Hal ini menjadi bukti konkret bahwa 

nilai ukhuwah Islamiyah dan tasamuh benar-benar hidup dalam keseharian masyarakat NU dan MD 

didesa Ngembal Rejo. Ketika warga NU dan MD bersama-sama mengumpulkan dana, menyiapkan paket 

bantuan, atau mengunjungi anak yatim, mereka tidak lagi melihat perbedaan organisasi, melainkan fokus 

pada tujuan bersama yakni meringankan beban sesama. 

 Berdasarkan hasil temuan di lapangan dengan Masyarakat Desa Ngembalrejo bersama dua organisasi 

yang berbeda yaitu NU dan Muhammadiyah, dapat dinyatakan bahwa nilai -nilai ukhuwah Islamiyyah 

tampaknya tidak hanya tercermin dalam kegiatan keagamaan tetapi juga dalam bentuk kepedulian sosial 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 
 SOSMANIORA (Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora) Vol. 4 No. 2 (2025) 213 – 222 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

217 

antar warga. Masyarakat  yang saling membantu melalui kegiatan gotong royong, santunan, dan 

musyawarah yang mencerminkan semangat persaudaraan yang sebenarnya. Sementara itu, sikap Tasamuh 

dapat dilihat bagaimana masyarakat merespons perbedaan, baik dalam pemahaman agama maupun dalam 

afiliasi yang berbeda dengan organisasi masyarakat yang berbeda. Nilai toleransi ini merupakan jembatan 

penting dalam merawat rasa persatuan di tengah keragaman. Praktek gotong royong dan silahturahmi 

bersama adalah manifestasi nyata dari konsep ukhwah Islamiyyah yang ada di Desa Ngembalrejo, yang 

dalam Islam mengacu pada ikatan persaudaraan berdasarkan iman dan kasih sayang sesama Muslim. 

Menurut Yusuf Qardhawi, ukhuwah tidak hanya harus menjadi hubungan emosional, tetapi juga 

direalisasikan dalam tindakan nyata yang memperkuat solidaritas sosial. Sementara itu, partisipasi 

masyarakat dari berbagai latar belakang organisasi Islam seperti NU dan Muhammadiyah dalam kegiatan 

bersama mencerminkan  nilai Tasamuh (toleransi). Hal Ini mengikuti konsep Tasamuh dalam Islam, yang 

menekankan sikap menghormati perbedaan dan mempertahankan kedamaian dalam  interaksi sosial (Q.S 

al-Hujurat:13). 

 Dalam  hasil wawancara lainnya dengan Bu Um dan Bapak Kasmidi, yaitu dua masyarakat Desa 

Ngembalrejo dengan organisasi yang berbeda yaitu NU dan Muhammadiyah, menyebut bahwa menjaga 

hubungan baik dengan tetangga adalah bagian dari ajaran Islam. Hal ini menunjukkan bahwa nilai 

ukhwah islamiyyah dan tasamuh sudah tidak asing lagi, tetapi masih membutuhkan pemahaman yang 

lebih dalam. Menurut Abdul Wahhab Khallaf, toleransi Islam berarti menciptakan ruang dan rasa hormat 

terhadap pandangan lain, kecuali itu adalah konflik dengan prinsip -prinsip mendasar iman. Oleh karena 

itu, Tasamuh tidak berarti melemahkan keyakinan, tetapi memperkuat dialog dan rasa terima kasih antara 

perbedaan. Jadi Melalui toleransi, gotong royong, silaturahmi, saling menghargai dan memperkuat 

persaudaraan, warga Desa Ngembalrejo membuktikan bahwa persaudaraan sejati bukanlah tentang 

keseragaman, tetapi tentang kesediaan untuk berbagi dan peduli meski berbeda. Nilai-nilai ukhuwah 

Islamiyah dan tasamuh tidak hanya diucapkan, tetapi dihidupkan dalam setiap aksi kemanusiaan, 

menjadikan Ngembalrejo sebagai contoh nyata harmoni sosial yang berlandaskan iman. Dengan cara ini, 

masyarakat tidak hanya menjaga kerukunan, tetapi juga memperkuat persatuan umat di tengah keragaman 

(Sakdiah, 2020) 

Respon Masyarakat Komunitas MD dan NU Terhadap Implementasi 

Masyarakat Desa Ngembal Rejo, Bae, Kudus, terdiri dari dua kelompok keagamaan yang 

dominan, yaitu NU dan MD. Kedua organisasi ini memiliki perbedaan dalam praktik keagamaan, tetapi 

dalam konteks kehidupan sosial di Desa Ngembal Rejo, mereka berupaya menerapkan nilai ukhuwah 

Islamiyyah (persaudaraan Islam) dan tasamuh (toleransi) untuk menjaga kerukunan.   

Dalam wawancara dengan Bapak Kasmidi, beliau menyatakan bahwa di dalam Al-Quran terdapat Surat 

Al-Hujarat (49:10) yang menegaskan bahwa hubungan antar sesama mukmin adalah saudara, meskipun 

terdapat perbedaan baik dalam  komunitas, suku, maupun ras. Justru, perbedaan inilah yang seharusnya 

mendorong kita untuk saling menghargai tanpa merendahkan, memaksakan kehendak, atau menimbulkan 

konflik (Kasmidi, 2025). Pemahaman ini menjadi landasan bagi warga NU dan MD untuk melihat 

perbedaan bukan sebagai penghalang, melainkan sebagai kekayaan dalam kehidupan beragama. Dengan 

berpegang pada prinsip ini, mereka mampu membangun komunikasi yang terbuka dan saling pengertian, 

sehingga potensi gesekan dapat diminimalisir (H, 2018). 

Hal senada diungkapkan oleh Ibu Um, selaku masyarakat komunitas MD, di mana beliau menyatakan 

bahwa saling menghargai sesama muslim dapat mencapai kehidupan yang damai dan rukun (Um, 2025). 

Dengan demikian, nilai-nilai toleransi tidak hanya sekadar teori, tetapi benar-benar diwujudkan dalam 

interaksi sehari-hari. Misalnya, ketika ada perbedaan pendapat mengenai waktu pelaksanaan ibadah atau 

tradisi keagamaan, kedua belah pihak lebih memilih saling menghargai suatu perbedaan daripada 

mempertajam konflik.  

Dari berbagai respon masyarakat NU dan MD di Desa Ngembal Rejo terhadap implementasi ukhuwah 

Islamiyyah dan tasamuh cenderung positif dan beragam, di mana kedua kelompok mampu menjaga 

kerukunan dengan saling menghargai perbedaan. Bahkan, dalam berbagai kegiatan sosial dan keagamaan, 

seperti gotong royong, silaturahmi, saling menghargai dan semangat kebersamaan selalu ditonjolkan. 

Meskipun terdapat perbedaan dalam praktik keagamaan, semangat tasamuh menjadi kunci utama dalam 

menciptakan kehidupan yang harmonis. Ini membuktikan bahwa kerukunan bukanlah hal yang mustahil 

selama ada kesadaran untuk mengedepankan persatuan di atas perbedaan.  Dan beberapa telah 

menerapkannya dalam kehidupan sehari -hari, sementara yang lain tidak sepenuhnya memahami makna 

dari nilai -nilai ini. Namun kondisi lainnya menunjukkan bahwa pendekatan yang didasarkan pada 

pendidikan dan kebiasaan sosial masih sangat diperlukan, sehingga nilai persaudaraan dan toleransi benar 

-benar menjadi bagian dari budaya hidup bersama. 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 
 SOSMANIORA (Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora) Vol. 4 No. 2 (2025) 213 – 222 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

218 

Meskipun ada latar belakang ideologis yang berbeda, semangat  kebersamaan yang tumbuh dari interaksi  

sehari - hari justru memperkuat solidaritas antar warga. Ini menunjukkan bahwa Tasamuh bukan hanya 

sikap pribadi, tetapi juga mekanisme sosial yang menciptakan ruang untuk dialog dan kerja sama. Respon 

masyarakat NU dan MD dalam konteks ini adalah contoh nyata bagaimana nilai -nilai ukhuwah 

islamiyyah dan tasamuh dapat dicapai dalam praktik kehidupan sosial masyarakat Nu dan 

Muhammadiyah, tidak hanya idealis, tetapi juga didukung oleh saling menghormati dan komunikasi yang 

baik dan terbuka. 

Faktor Pendorong dan Penghambat Implementasi Nilai Ukhuwah Islamiyyah dan Sikap Tasamuh 

pada Komunitas NU dan MD 

Dalam implementasi nilai ukhuwah Islamiyah dan sikap tasamuh pada komunitas NU dan MD 

terdapat berbagai faktor penghambat yang membuat ukhuwah islamiyyah dan sikap tasamuh di kalangan 

komunitas NU dan MD salah satu faktornya yaitu Perbedaan dalam praktik keagamaan, seperti masalah 

qunut, dan tahlilan yang sering menjadi bahan perdebatan di antara NU dan MD. Di Desa Ngembalrejo, 

perbedaan praktik keagamaan ini tampak sangat jelas. Warga NU menjalankan dua amalan tersebut 

sebagai bagian dari tradisi keagamaan yang sudah melekat, sementara itu warga MD tidak menjalankan 

partek ke agamaan tersebut dikarenakan masyarakat MD berpendapat bahwa amalan tersebut tidak 

diajarkan langsung oleh Nabi Muhammad SAW. Warga NU terbiasa membaca qunut dalam salat Subuh 

dan melaksanakan tahlilan sebagai bagian dari tradisi yang diwariskan secara turun-temurun. Bagi 

mereka, qunut adalah bentuk doa yang dianjurkan oleh sebagian ulama dalam mazhab Syafi’i, sementara 

tahlilan dianggap sebagai sarana untuk memperkuat ukhuwah dan mendoakan orang yang telah 

meninggal secara berjamaah. Sebaliknya, warga Muhammadiyah menolak dua amalan tersebut. Mereka 

berpendapat bahwa qunut tidak dilakukan secara rutin oleh Nabi Muhammad SAW, dan tahlilan bukanlah 

praktik yang diajarkan dalam sunnah Rasul, sehingga mereka menilai bahwa praktik tersebut tidak perlu 

dilestarikan. 

Perbedaan pandangan ini berimbas pada kehidupan sosial-keagamaan warga. Misalnya, dalam kegiatan 

tahlilan, seringkali hanya dihadiri oleh warga NU, sedangkan warga Muhammadiyah memilih untuk tidak 

turut serta. Demikian pula dalam salat berjamaah, sebagian warga cenderung enggan menjadi makmum 

jika imamnya dari kelompok lain yang berbeda dalam praktik seperti membaca qunut. Situasi semacam 

ini secara tidak langsung menciptakan polarisasi kultural dan psikologis di tengah masyarakat, 

memperlemah rasa kebersamaan dalam ibadah yang seharusnya menjadi titik temu umat. Lebih jauh, 

kurangnya pemahaman masyarakat tentang konsep khilafiyah atau perbedaan pendapat yang sah dalam 

Islam memperparah keadaan. Banyak warga yang belum menyadari bahwa perbedaan dalam fiqih adalah 

hal wajar dan telah lama menjadi bagian dari khazanah pemikiran Islam sejak zaman para imam mazhab. 

Akibatnya, perbedaan ini sering dianggap sebagai penyimpangan atau bahkan kesalahan, bukan sebagai 

bentuk keberagaman yang harus dihargai. Pandangan sempit inilah yang kemudian membatasi dialog, 

menciptakan jarak, dan menghambat tumbuhnya sikap saling menghormati.  

Dengan demikian, upaya-upaya untuk meredam gesekan terus dilakukan oleh tokoh agama dan pemuda 

lintas organisasi di Desa Ngembalrejo. Mereka aktif menginisiasi kajian bersama, pengajian gabungan, 

dan kegiatan sosial kolaboratif sebagai ruang dialog dan pembelajaran antarwarga. Melalui kegiatan ini, 

masyarakat secara perlahan mulai terbiasa melihat perbedaan bukan sebagai ancaman, melainkan sebagai 

rahmat yang memperkaya cara beragama. Meskipun sempat menimbulkan kesalahpahaman antara 

masyarakat NU dan MD, sejauh ini warga desa Ngembalrejo mampu menjaga hubungan social yang 

harmonis. Sifat toleransi mulai tumbuh melalui kesadaran bahwa perbedaan adalah bagian dari kekayaan 

umat islam. Tokoh agama berperan penting dalam meredam perbedaan agar tidak menjadi konflik, dan 

mendorong warga untuk saling menghargai dalam bingkai ukhuwah Islamiyah. 

Kedua, kurangnya pemahaman akan konsep perbedaan pendapat dalam islam juga membuat sebagian 

lebih menonjolkan perbedaan dari pada mencari titik temu(Mukhlis, 2023). Bayak warga Desa 

Ngembalrejo yang belum memahami bahwa perbedaan dalam fiqih dan amalan ibadah lainnya 

merupakan hal yang wajar dan sudah terjadi sejak zaman para ulama terdahulu. Sebenarnya perbedaan ini 

bisa disikapi dengan bijak, namun sering dianggap sebagai bentuk penyimpangan agama. Namun dengan 

adanya tokoh agama dan para pemuda di Desa Ngembalrejo yang berupaya membangun kesadaran para 

masyarakat dengan mengadakan kajian-kajian lintas organisasi dan kegiatan sosial bersama. Dengan 

langkah-langkah ini diharapkan bisa menumbulkan sikap toleransi, meskipun tantangannya sangatlah 

besar. Kesadaran akan pentingnya mencari titik temu bukan memperbesar perbedaan, namun menjadi 

kunci dlam menjaga kerukunan antarwarga di tengah perbedaan paham keagamaan. 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 
 SOSMANIORA (Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora) Vol. 4 No. 2 (2025) 213 – 222 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

219 

Sayangnya, jenis pemahaman ini tidak sepenuhnya dipahami oleh beberapa orang Ngembalrejo. Banyak 

dari mereka cenderung hanya mempraktikkan praktik kelompok mereka sendiri, dan melihat praktik 

kelompok lain yang sesuai tetapi berbeda. Hal ini membuat perbedaan semakin jelas, terutama praktik 

keagamaan harian, seperti praktik doa, perayaan peringatan pada hari libur Islam, dan kegiatan ritual 

lainnya. Alih -alih mencari poin pertemuan, apa yang terjadi adalah fokus total pada perbedaan yang 

mengarah pada komunitas sosial. 

 Namun demikian, munculnya para pemimpin agama dan pemuda terbuka di desa ini menjadi suasana 

kontak yang segar untuk pertumbuhan kesadaran baru. Mereka tidak diam dan tidak terlihat seperti situasi 

ini. Melalui pendekatan yang menarik, para pemimpin agama mulai secara aktif mendidik warganya 

tentang pentingnya memahami perbedaan sebagai belas kasihan, bukan tentang ancaman. Dialog 

keagamaan terbuka, studi antar-agama, dan kegiatan komunal secara rutin dilakukan untuk mengurangi 

prasangka dan mempromosikan persahabatan. Peran generasi muda juga sangat penting untuk saat ini dan 

kedepannya. Melakukan kegiatan yang tepat melalui kegiatan kreatif seperti pelatihan keterampilan, 

membaca kolaboratif, dan pekerjaan nirlaba akan menghasilkan hasil yang positif. Jenis interaksi ini 

sebenarnya menjadi ruang belajar kolektif untuk toleransi.  

Secara bertahap, orang -orang menyadari bahwa melalui pengalaman langsung jenis ibadah berbeda, 

tetapi mereka masih memiliki tujuan utama dari praktek mempertahankan agama dan kehidupan 

masyarakat yang damai(Suwardi, 2021). Langkah -langkah ini mulai perlahan tumbuh, menyadari 

pentingnya menemukan titik kencan. Faktanya, upaya ini tidak mudah dan membutuhkan waktu yang 

lama, tetapi mempertahankan harmoni dan persaudaraan di tengah keragaman pemahaman agama 

menjadi sangat penting(Mujiatun Ridawati, 2022). Jika perbedaan ini dikelola dengan baik, ini 

sebenarnya bisa menjadi kekuatan untuk membangun masyarakat yang lebih toleran, lebih terintegrasi 

dan spiritual. 

Ketiga, salah satu faktor penghambat dari implementasi ukhuwah islamiyah dan tasamuh yaitu hubungan 

antara NU dan MD yang sering kali memanas akibat adanya perbedaan pandangan dalam politik praktis, 

terutama saat pemilu atau dalam menyikapi kebijakan pemerintah (Mahfud, 2021). Seperti yang terjadi di 

Desa Ngembalrejo, ketika tokoh NU setempat mendukung calon bupati dari Partai A sementara kader 

Muhammadiyah berpihak pada Partai B, ketegangan muncul di tingkat warga dan menggeser nilai 

ukhuwah Islamiyah yang seharusnya menjadi prioritas. Perbedaan sikap politik ini kerap disalahartikan 

sebagai perbedaan ideologis mendasar, padahal sebenarnya bersifat strategis semata. Di Ngembalrejo, 

loyalitas organisasi yang terlalu kuat dalam ranah politik praktis justru memperuncing polarisasi, terlihat 

jelas saat kampanye politik yang diwarnai sentimen kelompok - misalnya, pengajian rutin bersama 

sempat terhenti karena kecanggungan antarwarga.  Fenomena seperti yang terjadi di Desa Ngembalrejo 

menggambarkan bagaimana identitas keagamaan dapat terpolarisasi oleh kepentingan politik. Ketika 

tokoh-tokoh agama secara terbuka mendukung calon yang berbeda, terutama yang berasal dari partai 

politik yang berseberangan, maka pengaruhnya merembet hingga ke lapisan masyarakat akar rumput. 

Perbedaan pilihan politik ini tidak lagi terbatas pada isu rasional tentang visi-misi calon, tetapi dibungkus 

dalam nuansa identitas keormasan yang kuat—seakan pilihan politik mencerminkan identitas NU atau 

Muhammadiyah itu sendiri. 

Ketegangan seperti ini menunjukkan bahwa ikatan emosional keormasan dalam politik dapat 

mengalahkan nilai-nilai ukhuwah Islamiyah. Warga yang sebelumnya hidup berdampingan, berinteraksi 

dalam kegiatan sosial dan keagamaan bersama, tiba-tiba bisa saling curiga dan menjauh hanya karena 

perbedaan dukungan dalam pemilu. Ini menjadi bukti bahwa ukhuwah belum sepenuhnya menjadi nilai 

yang terinternalisasi, terutama saat diuji oleh dinamika kekuasaan dan kepentingan politik. Dari sisi 

tasamuh, fenomena ini memperlihatkan adanya kekurangan dalam kapasitas menerima perbedaan secara 

dewasa dan proporsional. Alih-alih melihat perbedaan pandangan politik sebagai hal wajar dalam 

demokrasi, sebagian warga justru mempersonalisasi perbedaan itu sebagai bentuk permusuhan antar 

kelompok. Ketika perbedaan dianggap ancaman, bukan keberagaman pendapat, maka yang muncul 

adalah resistensi dan eksklusivisme, bukan toleransi. Dalam konteks ini, politik praktis menjadi ujian 

nyata terhadap konsistensi nilai ukhuwah dan tasamuh. Ketika kepentingan pragmatis lebih diutamakan 

daripada harmoni sosial, maka ukhuwah mudah sekali dikorbankan. Ironisnya, institusi keagamaan yang 

seharusnya menjadi penyejuk dan penengah, terkadang justru ikut memperkeruh suasana apabila tidak 

menjaga netralitas dan etika dalam berpolitik. 

Dengan demikian, upaya memperkuat ukhuwah dan tasamuh tidak cukup dilakukan melalui kegiatan 

sosial dan seruan moral semata. Harus ada kesadaran kolektif di antara para tokoh agama dan warga 

ormas Islam bahwa politik adalah alat, bukan tujuan utama. Ukhuwah adalah pondasi yang harus dijaga 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 
 SOSMANIORA (Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora) Vol. 4 No. 2 (2025) 213 – 222 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

220 

dalam situasi apa pun, termasuk saat berbeda pilihan politik. Perbedaan seharusnya menjadi ajang 

pembelajaran berdemokrasi, bukan alat pemecah belah umat. 

 Dampaknya, kegiatan keagamaan bersama seperti peringatan Maulid Nabi menjadi sulit terlaksana, 

sementara hubungan sosial antarwarga terganggu - tetangga yang biasanya rutin bersilaturahmi mulai 

berkurang intensitasnya karena berbeda pilihan politik. Oleh karena itu, para pemimpin dan masyarakat di 

Ngembalrejo kemudian menyadari pentingnya mengedepankan nilai persatuan, bahwa perbedaan pilihan 

politik adalah hal wajar dalam demokrasi, serta berupaya memisahkan antara loyalitas politik dengan 

identitas keagamaan demi menjaga harmoni sosial yang sudah lama terbina. 

Faktor pendorong terjadinya ukhuwah islamiyah dan sikap tasamuh antara warga NU dan MD di Desa 

Ngembal Rejo adalah kolaborasi aktif dalam berbagai kegiatan sosial. Ketika kedua kelompok ini 

bersinergi dalam aksi nyata seperti penanganan bencana, pembagian sembako, atau pembangunan fasilitas 

umum, terciptalah interaksi positif yang mampu melampaui batas-batas perbedaan.  Seperti saat banjir 

melanda desa beberapa waktu lalu. Warga dari kedua belah pihak bahu-membahu melakukan evakuasi 

barang-barang di masjid, membersihkan lumpur, dan bersama-sama memulihkan tempat ibadah tersebut. 

Tidak hanya itu, mereka juga berkoordinasi mendirikan dapur umum untuk korban banjir, tanpa 

mempertanyakan latar belakang keagamaan penerima bantuan. Pengalaman gotong-royong semacam ini 

menanamkan kesadaran kolektif bahwa persaudaraan sesama muslim lebih penting daripada perbedaan 

organisasi. Kegiatan bersama tersebut menjadi media pembelajaran alami tentang arti tasamuh, di mana 

masing-masing pihak bisa saling memahami karakteristik satu sama lain melalui interaksi langsung.  

Semuanya dilakukan tanpa mempertanyakan latar belakang mereka yang terlibat. Momen kebersamaan 

seperti itu tidak terbatas pada nama kelompok, tetapi menjadi simbol kekuatan ukhuwah islamiyyah yang 

disatukan oleh keyakinan yang sama. Dari interaksi sosial semacam itu, tumbuhlah kedekatan emosional 

dan spiritual. Rasa saling percaya dan memiliki terbangun secara perlahan, ketika setiap individu 

menyaksikan keikhlasan dan kepedulian satu sama lain. Mereka tidak lagi sekadar bekerja sama secara 

fisik, tetapi juga saling menguatkan secara batin. Dalam suasana kerja sama yang tulus, nilai-nilai Islam 

seperti kasih sayang, empati, dan kebersamaan terasa sangat nyata. 

Sikap Tasamuh juga muncul dari pengalaman bersama ini. Bukan hanya teori dan wacana, tetapi juga dari 

rasa persatuan yang dipenuhi dengan interaksi langsung. Ketika orang melihat bahwa pemangku 

kepentingan lain dari organisasi yang berbeda benar -benar membantu, mereka mulai menyadari bahwa 

perbedaan bukanlah hambatan, tetapi bagian dari kekayaan mereka yang perlu dirawat dengan saling 

menghormati. Kegiatan sosial mempraktikkan nilai -nilai Tasamuh dan menafsirkannya secara 

keseluruhan. Pada akhirnya, semua pengalaman menumbuhkan kesadaran akan pentingnya persatuan di 

antara orang -orang. Muslim membutuhkan fondasi yang kuat dalam bentuk ukhwah dan Tasamuh. Rasa 

persatuan yang tumbuh dari kolaborasi sosial memberikan bukti nyata bahwa kerja sama merupakan 

solusi, tetapi perpecahan hanya memperburuk situasi. Oleh karena itu, persatuan tidak lagi idealisme, 

melainkan kebutuhan yang mendesak. Pengalaman kolaboratif ini membentuk ruang terpadu yang 

memungkinkan umat Islam untuk memahami, mengenal, dan mengevaluasi perbedaan. Kolaborasi sosial 

adalah media yang ampuh dalam memperkuat ukhwah, menumbuhkan Tasamuh, dan dalam persepsi 

bahwa kekuatan orang terletak pada arti persatuan dan rasa peduli timbal balik yang masih dipertahankan. 

Kedua, faktor pendorong ukhuwah Islamiyyah dan sikap tasamuh antara warga NU dan MD di Desa 

Ngembal Rejo adalah kesadaran akan pentingnya persatuan umat. Nilai ini terwujud dalam berbagai 

aktivitas sosial keagamaan, seperti tradisi bertakziah bersama tanpa memembedakan latar belakang 

organisasi. Ketika ada warga yang meninggal baik dari kalangan NU maupun MD masyarakat secara 

spontan berbondong-bondong datang untuk menyampaikan belasungkawa, membantu proses 

pemakaman, dan mendoakan almarhum/almahumah bersama-sama. Praktik ini menjadi bukti konkret 

bahwa dalam momen duka, sekat-sekat kelembagaan tidak lagi relevan; yang ada hanyalah ikatan 

kemanusiaan dan persaudaraan seiman. Lebih dari itu, kegiatan semacam ini tidak hanya merefleksikan 

implementasi nilai-nilai Islam tentang solidaritas, tetapi juga berperan sebagai media pendidikan sosial 

bagi generasi muda. Anak-anak sejak dini diajarkan untuk menghormati perbedaan tata cara ibadah antara 

NU dan MD, seperti perbedaan dalam zikir, tahlil, atau praktik maulidan. 

Ketiga, kerja sama dalam bidang sosial dan pendidikan di Desa Ngembal Rejo tercermin melalui program 

santunan rutin untuk anak yatim. Dana yang terkumpul berasal dari sumbangan warga, tanpa memandang 

latar belakang keagamaan, baik dari kalangan NU maupun MD. Seluruh masyarakat bersatu untuk 

membantu pendidikan anak yatim, menunjukkan bahwa perbedaan keyakinan tidak menjadi penghalang 

dalam berbuat kebaikan. Pengelolaan dana dilakukan secara transparan oleh pihak masjid dan disalurkan 

langsung untuk biaya sekolah serta kebutuhan anak yatim di desa. Selain itu, program ini juga diikuti 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 
 SOSMANIORA (Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora) Vol. 4 No. 2 (2025) 213 – 222 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

221 

dengan kegiatan pendampingan belajar dan bimbingan moral bagi anak-anak kurang mampu. Warga yang 

memiliki keahlian tertentu, seperti guru atau tokoh agama, turut serta memberikan pelajaran tambahan 

secara sukarela. Hal ini semakin memperkuat semangat gotong royong dan kepedulian sosial di antara 

masyarakat. Melalui inisiatif seperti ini, Desa Ngembal Rejo membuktikan bahwa nilai-nilai toleransi dan 

solidaritas bukan hanya sekadar wacana, tetapi benar-benar dijalankan dalam kehidupan sehari-hari. 

 Keempat penguatan forum dialog dan silaturahmi yang di desa Ngembal Rejo terus dijaga melalui 

berbagai kegiatan keagamaan seperti pengajian menjelang hari besar islam isra miraj, yang rutin 

diselenggarakan oleh masyarakat setempat. Dalam kegiatan ini semua warga desa Ngembalrejo baik dari 

NU ataupun MD ikut terlibat. Siapapun bisa mengusulkan dan menghadirkan narasumber untuk mengisi 

acara tersebut, kegiatan seperti ini menjadi sarana untuk menjalin komunikasi dan mempererat hubungan 

antarwarga. Lewat pengajian ini tidak hanya nilai keagamaan saja yang disampaikan tapi nilai 

kebersamaan dan toleransi juga di sampikan agar masyarakat desa Ngembalrejo semakin rukun. (Anwar, 

2020). Selain pengajian menjelang Isra Mi’raj, Desa Ngembal Rejo juga aktif mengadakan kegiatan lain 

seperti peringatan maulid Nabi, serta kerja bakti yang melibatkan seluruh warga. Semua kegiatan ini tidak 

hanya memperkuat tali silaturahmi, tetapi juga menjadi wadah untuk menyelesaikan perbedaan dengan 

cara musyawarah. Misalnya, dalam forum pengajian, sering kali dibahas topik-topik tentang pentingnya 

persatuan dan menghargai perbedaan pendapat. Dengan begitu, masyarakat NU dan MD tidak hanya 

hidup berdampingan, tetapi juga saling mendukung dalam membangun desa. Hal ini membuktikan bahwa 

kerukunan tidak hanya sekadar teori, tetapi benar-benar diwujudkan dalam kehidupan sehari-hari. 

Inti dari hubungan antara faktor penghambat dan pendorong dalam implementasi nilai ukhuwah 

Islamiyyah dan sikap tasamuh terletak pada cara masyarakat memahami dan merespons perbedaan yang 

ada di antara mereka. Perbedaan  kedua praktik keagamaan, pandangan Fiqih, dan afiliasi organisasi tidak 

dapat dihindari dalam berbagai kehidupan umat Islam. Namun, perbedaan ini bisa menjadi makna ganda 

yaitu bisa berupa sumber penguat jembatan persaudaraan. Ketika sikap eksklusif, fanatisme kelompok, 

dan kecenderungan untuk menilai kebenaran hanya dari sudut pandangnya sendiri, gesekan, prasangka, 

dan jarak sosial. Dalam kondisi ini, ukhuwah Islamiyyah sulit terwujud karena setiap kelompok lebih 

menekankan pada apa yang membedakan, bukan apa yang menyatukan. 

Sebaliknya, jika perbedaan tersebut dikelola secara inklusif—dengan mengedepankan sikap saling 

menghormati, terbuka terhadap dialog, dan memahami bahwa khilafiyah adalah bagian dari kekayaan 

khazanah Islam—maka perbedaan justru menjadi kekuatan. Ia menjadi pintu masuk untuk membangun 

toleransi, memperluas pemahaman, dan memperkuat solidaritas. Dalam ruang dialog yang sehat dan 

interaksi sosial yang aktif, masyarakat dapat menemukan titik temu di tengah perbedaan, serta 

mewujudkan nilai ukhuwah dan tasamuh secara nyata. Jadi bukan perbedaan itu sendiri yang membuat 

menjadi hambatan atau pendorong, tetapi bagaimana  cara meresponsnya. Perbedaan yang dikelola 

dengan bijak dan komprehensif memberikan sumber kekuatan untuk membangun komunitas Islam yang 

harmonis, toleran, dan bersatu. 

Dengan demikian, sejauh perbedaan dikelola dalam bingkai adab dan pemahaman yang mendalam, 

perbedaan bukan lagi sumber konflik, melainkan peluang untuk memperkaya pemahaman, memperkuat 

persaudaraan, dan membentuk masyarakat Islam yang solid serta toleran, sebagaimana ditegaskan oleh al-

Qaradawi bahwa “ikhtilaf adalah keniscayaan, yang terpenting adalah bagaimana menyikapinya dengan 

hikmah dan kesantunan”(Chirzin, 2007). 

KESIMPULAN  

Penelitian ini menunjukkan bahwa masyarakat NU dan MD di Desa Ngembalrejo berhasil 

mengimplementasikan nilai ukhuwah Islamiyyah (persaudaraan Islam) dan tasamuh (toleransi) dalam 

kehidupan sehari-hari. Kedua komunitas ini saling menghargai perbedaan praktik keagamaan, seperti 

perbedaan dalam qunut dan tahlilan, serta aktif bekerja sama dalam kegiatan sosial seperti gotong royong, 

silaturahmi, dan bantuan kemanusiaan. Nilai-nilai ini menjadi landasan untuk menciptakan kerukunan 

sosial meskipun terdapat perbedaan pandangan keagamaan.   

Respon masyarakat NU dan MD terhadap implementasi nilai ukhuwah Islamiyyah dan tasamuh sangat 

positif. Kedua kelompok mampu menjaga hubungan harmonis dengan saling menghormati perbedaan, 

baik dalam ibadah maupun tradisi. Contoh nyata terlihat dalam kegiatan bersama seperti pengajian, 

santunan anak yatim, dan gotong royong saat bencana. Tokoh agama dan pemuda juga berperan penting 

dalam memediasi perbedaan dan mempromosikan dialog untuk memperkuat persatuan.   



Penulis1, Penulis2, Penulis3 
 SOSMANIORA (Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora) Vol. 4 No. 2 (2025) 213 – 222 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

222 

Faktor pendorong utama adalah kesadaran akan pentingnya persatuan, kolaborasi dalam kegiatan sosial, 

dan forum dialog seperti pengajian bersama. Namun, terdapat juga faktor penghambat seperti perbedaan 

praktik keagamaan, kurangnya pemahaman tentang perbedaan pendapat dalam Islam, serta ketegangan 

politik yang terkadang memicu polarisasi. Meskipun demikian, masyarakat Desa Ngembalrejo berhasil 

mengatasi tantangan ini dengan mengedepankan nilai-nilai toleransi dan kebersamaan.   

Dengan demikian, penelitian ini membuktikan bahwa nilai ukhuwah Islamiyyah dan tasamuh dapat 

menjadi pondasi kuat untuk membangun kerukunan sosial di tengah keberagaman, sebagaimana 

tercermin dalam kehidupan masyarakat NU dan MD di Desa Ngembalrejo. 

DAFTAR PUSTAKA  

Amalia, R. (2024). Jurnal komprehenshif. Jurnal Komprehenshif, 2(1), 1–10. 

Amaliyah, D. (2020). Implementasi Nilai Ukhuwah Islamiyah dan sikap Ta’awun di Desa Wirasana 

Kecamatan Purbalingga Kabupaten Purbalingga. 

Aryani, S. (2023). Penanaman Rasa Ukhuwah Islamiyah Melalui Kegiatan One Day One Juz Pada Guru 

PAUD Kecamatan Wonoasri Madiun. 

Auestina, S., Muhammad, T., Ramadhan, I., & Kirana, M. G. (2024). Implementasi tasamuh dalam 

kehidupan sekolah dan masyarakat. 8(12), 469–476. 

Chirzin, M. (2007). Ukhuwah dan Kerukunan dalam Perspektif Islam. Aplikasi Ilmu-Ilmu Agama2007, 

1(3), 1–13. 

Fransistyawan, R. (2023). Penerapan Nilai-nilai Akhlak Tasamuh dalam Membangun Ukhuwah 

Wathaniyah di Sekolah Dasar Katolik ST Yusuf Desa Sukoreno Umbulsari Jember. 

H, H. (2018). Dinamika Nu Dan Modernisme Keagamaan. Yonetim: Jurnal Manajemen Dakwah, 1(1), 1–

27. https://doi.org/10.19109/yonetim.v1i1.2956 

Hassannusi, R. D. M. (2022). Implementation of Ukhuwah Values in the Form of Religious Moderation 

in Indonesia in the Perspective of the Qur’an. 12 Waiheru, 8(2), 221–227. 

https://doi.org/10.47655/12waiheru.v8i2.66 

Idham, K. (2018). Dakwah dan Ukhuwah Dalam Bingkai Ibadah dan ‘Ubudiyah. ”Jurnal Orasi 7, 8. 

Iryani, E., & Tersta, F. W. (2019). Ukhuwah Islamiyah dan Perananan Masyarakat Islam dalam 

Mewujudkan Perdamaian: Studi Literatur. Jurnal Ilmiah Universitas Batanghari Jambi, 19(2), 

401. https://doi.org/10.33087/jiubj.v19i2.688 

Jaenudin, E., Firman Al Fajar, F., Ruswandi, U., & Samsul Nahar, A. (2024). Pluralism and 

Multiculturalism: What Are the Challenges and Opportunities for Education in Indonesia? Journal 

of Social and Economics Research, 6(1), 61–68. https://idm.or.id/JSER/index.php/JSER 

Jhon. W.Creswell. (2019). Research Design Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan Mixed. Pustaka 

Pelajar. 

Kasmidi, B. (2025). Wawancara Penulis. 

Ma’ruf, M. W. (2020). Ukhuwah dalam Al-Qur’an dan Implementasinya dalam Pendidikan Islam. 

Dirasat Islamiah: Jurnal Kajian Keislaman, 1(2), 127–140. https://e-

journal.faiuim.ac.id/index.php/dirasatIslamiah 

Mujiatun Ridawati, M. (2022). Multikulturalisme Dalam Islam. Prosiding Kajian Islam Dan Integrasi 

Ilmudi Era Society 5.0(KIIIES 5.0)Pascasarjana Universitas Islam Negeri Datokarama Palu, 1(2), 

141–150. 

Mukhlis, M. (2023). Sejarah Politik Islam : Pandangan Islam terhadap Politik dan Periode Awal 

Perpolitikan Islam. ITTISHOL: Jurnal Komunikasi Dan Dakwah, 1(1), 25–50. 

Nursilaningrum, S. (2023). Upaya Guru Pendidikan Agama Islam dalam Memupuk Ukhuwah Islamiyyah 

Siswa Melalui Kegiatan Karya Wisata di SMPN 01 Jember. Digital Library. 

Sakdiah. (2020). Kematangan Beragam Dan Sikap Tasamuh Marga Masyarakat Aceh di Aceh Singkil. 

Jurnal Al Bayan, 26, No.1, 110. 

Sulaiman, A., Rahman, F., & Abdullah, I. (2023). Multiculturalism and Social Cohesion: The Role of 

Islamic Values in Indonesian Society. Journal of Islamic Studies and Culture, 45–60. 

Suwardi. (2021). Pendidikan Pemahaman Islam Nusantara. Al-Falah: Jurnal Ilmiah Keislaman Dan 

Kemasyarakatan, 21(1), 1–15. 

https://ejurnal.staialfalahbjb.ac.id/index.php/alfalahjikk/article/view/146/157 

Um, I. (2025). Wawancara Penulis. 

Wahyudi, D., & Hidayat, R. (2021). Interfaith Harmony and Local Traditions: Strengthening 

Multiculturalism in Indonesia. Asian Journal of Social Sciences, 210–225. 

 


