
 

SOSMANIORA (Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora) 

https://journal.literasisains.id/index.php/sosmaniora 
DOI: 10.55123/sosmaniora.v4i3.6383 
e-ISSN 2829-234| p-ISSN 2829-2359 
Vol. 4 No. 3 (Agustus 2025) 813-822  

Submitted: July 21, 2025 | Accepted: August 11, 2025 | Published: September 10, 2025 

 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

813 

Fenomena Labeling Kafir dan Sesat terhadap Komunitas Jemaat 

Ahmadiyah dan Pengaruhnya dalam Kehidupan  

Sosial Para Anggotanya 
 

 

Javier Ikram Wiradinata1, Elly Esra Kudubun2, Antik Tri Susanti3  
1,2,3Program Studi Sosiologi, Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Komunikasi, Universitas Kristen Satya 

Wacana, Kota Salatiga, Indonesia 

Email: 1javierikram03@gmail.com, 2elly.kudubun@uksw.edu, 3antik.susanti@uksw.edu   

 

 

Abstrak 

 

Penelitian ini mengkaji fenomena pelabelan ‘kafir’ dan ‘sesat’ terhadap Jemaat Ahmadiyah Indonesia (JAI) 

dan pengaruhnya yang dalam terhadap kehidupan sosial para anggotanya. Dengan menggunakan 

pendekatan kualitatif yang menggabungkan observasi, wawancara mendalam, dan studi pustaka, serta 

dianalisis melalui kerangka Teori Pelabelan, penelitian ini mengungkap bagaimana stigma tersebut tidak 

hanya lahir dari perbedaan teologis, tetapi juga dikonstruksi secara sosial dan dilembagakan melalui fatwa 

keagamaan serta kebijakan negara seperti SKB 3 Menteri. Proses ini secara efektif mengubah perbedaan 

keyakinan menjadi justifikasi bagi persekusi yang sistemik dan meluas. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa dampak dari pelabelan “kafir” dan “Sesat” ini bersifat multidimensional, mulai dari kekerasan fisik 

seperti dalam tragedi Cikeusik dan perusakan masjid, hingga diskriminasi sistemik yang menghambat akses 

terhadap pelayanan publik dan hak-hak sipil. Lebih jauh, dampak psikososial yang ditimbulkan sangat 

signifikan, menciptakan trauma kolektif, ketakutan, dan isolasi sosial yang mendalam, dengan anak-anak 

menjadi korban yang paling rentan. Di tengah gelombang penolakan ini, Jemaat Ahmadiyah menunjukkan 

resiliensi dengan mengembangkan strategi adaptasi ganda: memperkuat solidaritas internal sambil 

menerapkan pendekatan akomodatif secara eksternal melalui partisipasi sosial yang positif dan komitmen 

teguh pada prinsip non-kekerasan. Penelitian ini menyimpulkan bahwa label ‘sesat’ telah berfungsi sebagai 

master status yang secara fundamental membentuk, membatasi, dan mendefinisikan realitas sosial 

komunitas Ahmadiyah di Indonesia. 

 

Kata Kunci: Ahmadiyah, Labeling, Sesat, Kafir, Sosial. 

 

Abstract 

 

This study examines the phenomenon of labeling the Indonesian Ahmadiyya Community (JAI) as ‘infidel’ 

(kafir) and ‘heretical’ (sesat) and its profound influence on the social lives of its members. Using a 

qualitative approach that combines observation, in-depth interviews, and a literature review, analyzed 

through the framework of Labeling Theory, this research reveals how the stigma is not just a product of 

theological differences but is socially constructed and institutionalized through religious fatwas and state 

policies like the Joint Ministerial Decree (SKB 3 Menteri). This process effectively transforms differences 

in belief into a justification for systemic and widespread persecution. The findings indicate that the impacts 

of this labeling are multidimensional, ranging from brutal physical violence, such as in the Cikeusik tragedy 

and the destruction of mosques, to systemic discrimination that hinders access to public services and civil 

rights. Furthermore, the psychosocial consequences are significant, creating collective trauma, fear, and 

deep social isolation, with children being the most vulnerable victims. Amidst this wave of rejection, the 

Ahmadiyya community demonstrates resilience by developing a dual adaptation strategy: strengthening 

internal solidarity while adopting an accommodative external approach through positive social 

participation and a firm commitment to the principle of non-violence. This research concludes that the 

‘heretical’ label has functioned as a master status that fundamentally shapes, limits, and defines the social 

reality of the Ahmadiyya community in Indonesia. 

 

Keywords: Ahmadiyya, Labeling, Heretical, Infidel, Social. 

mailto:1javierikram03@gmail.com
mailto:2elly.kudubun@uksw.edu
mailto:antik.susanti@uksw.edu


Javier Ikram Wiradinata1, Elly Esra Kudubun2, Antik Tri Susanti3 
 SOSMANIORA (Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora) Vol. 4 No. 3 (2025) 813 – 822 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

814 

PENDAHULUAN  

Indonesia merupakan sebuah negara yang dibangun di atas keberagaman baik dari aspek suku, 

budaya, maupun agama. Kemajemukan yang kaya ini secara filosofis terangkum dalam semboyan Bhinneka 

Tunggal Ika yang memiliki makna berbedada tetapi tetap satu jua dan jaminan kebebasan beragama yang 

terjamin dalam konstitusi negara. Undang-Undang Dasar 1945, khususnya melalui Pasal 28E dan 29, secara 

tegas memberikan jaminan atas kebebasan setiap warga negara untuk memeluk agama dan beribadah 

menurut kepercayaannya masing-masing, tanpa diskriminasi. Di satu sisi, pluralitas dipandang sebagai 

modal sosial yang dapat melahirkan sikap toleran dan memperkuat keutuhan persatuan bangsa (Lestari, 

2019). Di sisi lain, keberagaman ini menyimpan potensi konflik yang tinggi dan memang pada 

kenyataannya Di tengah kemajemukan dan pluralitas masyarakat tersebut, sering kali muncul konflik yang 

dipicu oleh anggapan bahwa hanya keyakinan sendiri yang dianggap paling benar, sehingga keyakinan 

kelompok lain dianggap salah atau sesat. Sejarah mencatat berbagai konflik komunal bernuansa agama, 

seperti yang terjadi di Ambon dan Poso, yang menjadi bukti nyata betapa destruktifnya ketunggalan dan 

keragaman. Dalam konteks ini, jaminan konstitusional seringkali hanya menjadi ucapan manis atau bentuk 

formalitas hukum saja. 

Pluralisme agama-agama mengacu pada konsep yang tidak hanya bisa menerima keberadaan suatu agama 

yang berbeda dalam realitas masyarakat, tetapi juga mendorong dan mewujudkan interaksi yang positif, 

rasa saling hormat, dan penghargaan terhadap perbedaan keyakinan tersebut. Gagasan ini menekankan 

adanya nilai-nilai universal yang dapat menjadi dasar hidup  berdampingan  yang damai dalam 

keberagaman beragama dan berkeyakinan, meskipun dalam praktiknya terdapat perbedaan pandangan 

secara teologis (Eleazer Nendissa et al., 2024). Oleh karena itu, pluralisme agama tidak hanya berfungsi 

sebagai fenomena sosial tetapi juga sebagai pendekatan etis dan teologis yang mendorong keterbukaan 

tanpa eksluifitas terhadap dialog dan kolaborasi lintas iman dan lintas agama (Machmudah, 2019). 

Di tengah dinamika tersebut, Jemaat Ahmadiyah Indonesia (JAI) menjadi salah satu komunitas yang paling 

rentan mengalami stigmatisasi dan persekusi. Kehadiran Ahmadiyah di Indonesia memiliki akar sejarah 

yang panjang, bahkan telah eksis sejak dekade 1920-an lebih tepatnya pada tahun 1925 dan memperoleh 

status badan hukum dari pemerintah Indonesia tahun 1953. Mendahului banyak organisasi keagamaan 

lainnya(Rahantan, 2024).  

Jemaat Ahmadiyah di Indonesia merupakan sebuah kelompok keagamaan minoritas dengan jumlah tingkat 

peraturan, pelarangan dan penganiayaan tertinggi. Beberapa penelitian telah menunjukkan bahwa situasi 

ini berangkat dari fatwa yang ditetapkan oleh MUI (Majelis Ulama Indonesia) sebagai sebuah kelompok 

yang “sesat dan “menyesatkan” dan telah keluar dari Islam pada tahun 2005 kepada Ahmadiyah. Tidak 

lama setelahnya yaitu 3 tahun kemudian hal ini di tanggapi dengan dikukuhkannya oleh negara melalui 

penerbitan Surat Keputusan Bersama 3 Menteri (SKB 3 Menteri) No 3 Tahun 2008 tentang Peringatan dan 

Perintah Kepada Penganut, Anggota, dan/atau Anggota Pengurus JAI (Jemaat Ahmadiyah Indonesia) dan 

Masyarakat (Andy & Rakhmat, 2024). 

Meskipun sudah ada di Indonesia sejak tahun 1925 dan diakui sebagai badan hukum oleh Menteri 

Kehakiman Republik Indonesia pada tahun 1953 dengan nomor ketetapan JA.5/23/13. Kontroversi utama 

yang menyelimuti JAI berpusat pada perbedaan doktrin dalam ajaran dan percayaan mereka khususnya 

pada bagian keyakinan mereka terhadap status Mirza Ghulam Ahmad sebagai pembaharu (mujaddid) atau 

nabi setelah Nabi Muhammad SAW dan juga sebagai Imam Mahdi yang telah dijanijikan akan turun diakhir 

zaman, yang dianggap oleh sebagian besar kelompok Islam utama bertentangan dengan akidah fundamental 

mengenai kenabian akhir (Khatamun Nabiyyin). Perbedaan ini kemudian dilembagakan melalui fatwa 

Majelis Ulama Indonesia (MUI) yang melabeli Ahmadiyah sebagai "sesat dan menyesatkan," yang 

kemudian diperkuat oleh Surat Keputusan Bersama (SKB) 3 Menteri Tahun 2008. Akibatnya, sebuah 

perbedaan keyakinan agama berubah menjadi masalah ketertiban umum di masayrakat, di mana negara 

turut andil dalam membatasi ruang gerak sebuah kelompok minoritas dalam menjalankan 

keyakinannya(Fadhil & Sudrajad, 2023). 

Untuk mengkaji fenomena ini secara lebih mendalam, penelitian ini menggunakan kerangka Teori 

Pelabelan (Labelling Theory) sebagai pisau analisis. Teori yang dipelopori oleh sosiolog seperti Howard 

Becker dan Edwin Lemert ini berargumen bahwa penyimpangan (deviance) bukanlah kualitas yang melekat 

pada suatu tindakan atau keyakinan, melainkan merupakan konsekuensi dari bagaimana masyarakat 

khususnya kelompok yang memiliki kuasa memberikan cap atau label terhadap individu atau kelompok 

lain. Dalam pandangan ini, tidak ada tindakan yang secara inheren "sesat"; sebuah tindakan baru dianggap 

sesat ketika audiens sosial bereaksi dan menempelkan label tersebut. Dalam kasus Jemaat Ahmadiyah, 

keyakinan teologis mereka yang berbeda pada awalnya hanyalah bentuk penyimpangan primer (primary 



Javier Ikram Wiradinata1, Elly Esra Kudubun2, Antik Tri Susanti3 
 SOSMANIORA (Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora) Vol. 4 No. 3 (2025) 813 – 822 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

815 

deviance), yaitu sebuah tindakan awal yang melanggar norma dominan namun belum secara fundamental 

mengubah identitas diri para pelakunya. Namun, ketika reaksi sosial yang masif muncul dalam bentuk 

fatwa, kebijakan negara, dan persekusi, proses pelabelan pun dimulai (Zul Khaidir Kadir, 2025).  

Reaksi inilah yang kemudian mendorong munculnya penyimpangan sekunder (secondary deviance), di 

mana komunitas Ahmadiyah mulai mengorganisir identitas dan kehidupan sosial mereka sebagai respons 

terhadap stigma yang mereka terima, baik sebagai bentuk pertahanan diri maupun sebagai akibat dari 

pengucilan. Label "sesat" pada akhirnya berfungsi sebagai master status sebuah konsep yang diperkenalkan 

oleh Everett Hughes yakni sebuah status utama yang begitu kuat sehingga meniadakan semua identitas 

sosial lain yang dimiliki oleh seorang anggota Ahmadiyah, seperti statusnya sebagai warga negara, 

tetangga, atau seorang profesional. Cap ini menjadi pembenaran utama bagi segala bentuk perlakuan 

diskriminatif, seolah-olah kekerasan yang mereka alami bukanlah tindak kriminal, melainkan konsekuensi 

logis dari "penyimpangan" yang mereka lakukan. Oleh karena itu, penelitian ini menjadi krusial untuk 

mengisi kekosongan analisis sosiologis yang secara spesifik menghubungkan proses pelabelan dengan 

pengalaman sosial yang dijalani oleh para anggotanya, untuk memahami bagaimana label tersebut 

dinegosiasikan, diinternalisasi, dan dilawan dalam interaksi sosial sehari-hari, serta bagaimana ia secara 

fundamental membentuk dunia sosial, identitas, dan strategi bertahan hidup komunitas Jemaat Ahmadiyah 

di Indonesia(Wogen & Restrepo, 2020). 

METODE  

Penelitian ini merupakan jenis penelitian kualitatif dengan desain analisis deskriptif. Menurut 

Sugiyono (2013) penelitian kualitatif deskriptif digunakan untuk meneliti suatu kondisi objek alamiah, 

dalam hal ini peneliti sebagai instrumen kunci, adapun teknik pengumpulan data dengan triangulasi, analisis 

data bersifat induktif atau kualitatif, sedangkan hasil penelitian kualitatif lebih menekankan makna daripada 

generalisasi. (Sugiyono, 2013) Lokasi penelitian difokuskan pada dua komunitas di Jawa Tengah, yaitu 

Jemaat Ahmadiyah cabang Getasan yang beralamat di Dusun Tawang, Desa Samirono, Kecamatan 

Getasan, Kabupaten Semarang, serta Jemaat Ahmadiyah cabang Salatiga yang berlokasi di Kampung 

Kridanggo, Kelurahan Kalicacing, Kecamatan Sidorejo, Kota Salatiga. Alasan dipilihnya dua Lokasi ini 

sebagai tempat penelitian adalah karena kedua lokasi ini merupakan dua cabang di wikayah jawa tengah 

yang cukup berdampak atas terjadinya pelabelan sesat terhadap komunitas mereka namun mereka juga 

sangat adaptif untuk bisa mempertahankan keyakinan mereka di tengah adanya sentimen negatif terhadap 

mereka. Ini menjadi hal yang menarik ketika di beberapa jemaat ahmadiyah di cabang wilayah lain itu 

begitu sulit untuk bisa beraktivitas ketika berkaitan dengan kegiatan keagamaan, sebuah hal yang menarik 

bagaimana mereka bisa menusun strategi dan melakukan pendekatan dan membuka diri dengan 

masayarakat sekitar namun disaat yang bersamaan juga ada trauma dan ketakutan yang mereka pernah 

alami sebelumnya. 

Karena tujuannya adalah untuk memahami secara mendalam dan utuh pengalaman sosial yang 

kompleks dari anggota Jemaat Ahmadiyah.  Untuk mengumpulkan data, penelitian ini mengandalkan tiga 

teknik utama. Pertama, observasi dilakukan untuk mengamati secara langsung interaksi sosial, rutinitas, 

dan dinamika kehidupan sehari-hari para anggota komunitas dalam lingkungan mereka.  Kedua, wawancara 

mendalam dilakukan dengan sejumlah narasumber dari Jemaat Ahmadiyah yakni berjumlah 6 orang yang 

terdiri dari seorang mubaligh Jemaat Ahmadiyah yang bertugas di dua cabang getasan dan salatiga, bapak 

ketua Jemaat Ahmadiyah di cabang getasan, bapak sekretaris untuk Jemaat Ahmaiyah cabang getasan, dan 

dua anggota jemaat ahmadiyah yang merupakan seorang bapak dan seorang Ibu. Hal ini dilakukan untuk 

menggali perspektif, perasaan, dan pengalaman personal mereka terkait dampak dari pelabelan "kafir" dan 

"sesat" yang mereka hadapi.   Terakhir, untuk memperkaya dan memperkuat analisis, dilakukan juga kajian 

terhadap berbagai sumber ilmiah atau kajian studi pustaka yang tersedia untuk publik, seperti jurnal 

akademik, buku, dan laporan penelitian sebelumnya yang relevan dengan topik ini.  Seluruh data yang 

terkumpul kemudian dianalisis secara deskriptif untuk memaparkan secara rinci bagaimana fenomena 

pelabelan ini terjadi dan membentuk realitas sosial para anggotanya. (Creswell, 2015) 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Jemaat Ahmadiyah merupakan gerakan keagamaan yang telah menghadapi berbagai tantangan dan 

pertentangan sejak awal pendiriannya, tetapi tetap mampu mempertahankan eksistensinya hingga kini. 

Gerakan ini didirikan oleh Mirza Ghulam Ahmad di India pada tahun 1889 dan kemudian menyebar ke 

berbagai negara termasuk Indonesia. Di tengah label "sesat" dan "kafir" yang disematkan oleh kelompok 

Islam arus utama, Jemaat Ahmadiyah terus berjuang mempertahankan identitas dan keyakinan mereka. 

Perjuangan ini tidak hanya terjadi di Indonesia tetapi juga di berbagai negara lain di mana mereka 



Javier Ikram Wiradinata1, Elly Esra Kudubun2, Antik Tri Susanti3 
 SOSMANIORA (Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora) Vol. 4 No. 3 (2025) 813 – 822 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

816 

menghadapi diskriminasi dan penganiayaan, namun tetap memegang teguh prinsip kemanusiaan, 

perdamaian dan dialog antariman sebagai landasan eksistensi mereka. Fatwa MUI memberikan cap "sesat" 

dari sisi agama, yang menjadi pembenaran moral bagi sebagian masyarakat untuk menolak kelompok 

minoritas. Kemudian, SKB 3 Menteri menguatkan cap tersebut dengan memberikan larangan dari sisi 

negara, yang secara efektif menjadikan kelompok tersebut "bermasalah" di mata hukum. Gabungan label 

agama dan kebijakan negara inilah yang membuat diskriminasi dan pengucilan menjadi terstruktur 

(minoritisasi), serta memberikan legitimasi bagi kelompok intoleran di akar rumput untuk melakukan 

kekerasan, karena tindakan mereka dianggap "membela" agama sekaligus "menegakkan" aturan negara, ini 

terbukti dalam beberapa peristiwa penyerangan terhadap kelompok Ahmadiyah massa yang yang 

melakukan penyerangan memberikan alasan yang kuat ketika mereka megatakan bahwa Jemaat Ahmadiyah 

ini tidak hanya sesat menurut fatwa MUI namun juga telah dilarang beraktivitas oleh Negara melalui SKB 

3 Meneteri. SKB ini tidak melarang Ahmadiyah sebagai organisasi, tetapi melarang mereka menyebarkan 

ajarannya. Ini menciptakan sebuah jebakan hukum: mereka boleh ada, tetapi tidak boleh beribadah atau 

mengekspresikan keyakinannya secara terbuka. Aktivitas normal seperti mengaji di masjid sendiri atau 

merayakan hari besar agama bisa ditafsirkan sebagai "penyebaran ajaran" dan dianggap melanggar hukum. 

Berbagai penelitian mengenai Jemaat Ahmadiyah di Indonesia telah banyak dilakukan, sebagian besar 

berfokus pada dokumentasi peristiwa kekerasan, analisis kebijakan yang diskriminatif, serta kajian dari 

perspektif hak asasi manusia. Studi-studi tersebut sangat berharga dalam memetakan "apa" yang terjadi 

(rangkaian persekusi) dan "mengapa" itu terjadi (faktor teologis dan politik). Namun, masih terdapat 

kesenjangan dalam memahami "bagaimana" proses stigmatisasi ini bekerja secara sosiologis dan 

membentuk pengalaman hidup para anggotanya dari hari ke hari. Di sinilah letak kebaruan (novelty) 

penelitian ini. Kontribusi utama penelitian ini adalah penggunaan Teori Pelabelan (Labelling Theory) 

sebagai pisau analisis utama untuk menjembatani jurang antara fenomena makro (fatwa MUI dan kebijakan 

negara) dengan realitas mikro (interaksi sosial dan pembentukan identitas). Penelitian ini tidak hanya 

berhenti pada pencatatan kasus-kasus kekerasan, tetapi secara spesifik menganalisis bagaimana label 

"sesat" itu sendiri menjadi sebuah kekuatan sosial yang aktif. Dengan membedah konsep primary deviance, 

secondary deviance, dan master status, penelitian ini menawarkan sebuah kerangka untuk memahami 

bagaimana sebuah perbedaan teologis ditransformasikan menjadi identitas penyimpang yang dilekatkan 

secara paksa, yang kemudian menjadi pembenaran bagi pengucilan dan kekerasan. Dengan demikian, 

penelitian ini berkontribusi pada literatur sosiologi agama di Indonesia dengan menyajikan analisis yang 

lebih mendalam tentang mekanisme sosial di balik persekusi, bukan hanya sebagai akibat dari konflik 

teologi atau politik, tetapi sebagai konsekuensi dari sebuah proses pelabelan yang terstruktur dan sistematis. 

Kondisi Sosial Jemaat Ahmadiyah: Dari Panggung Global ke Realitas Lokal 

Jemaat Ahmadiyah didirikan oleh Mirza Ghulam Ahmad, yang lahir pada 13 Februari 1835 di 

Qadian, Punjab, India, dan wafat pada 26 Mei 1908 di Lahore. Ia berasal dari keluarga Mughal yang 

terhormat dan dikenal sebagai seorang yang cenderung menyendiri, banyak menghabiskan waktu untuk 

mempelajari buku-buku agama serta berinteraksi dan berdebat dengan berbagai tokoh pemuka agama. 

Sejarah formal Jemaat Ahmadiyah dimulai pada 23 Maret 1889, ketika Mirza Ghulam Ahmad menerima 

baiat (sumpah setia) dari 40 pengikutnya di sebuah rumah di Ludhiana, India. Sebelum mendirikan gerakan 

ini, Mirza Ghulam Ahmad telah mengaku sebagai Mujaddid (pembaharu) abad ke-14 Hijriah pada tahun 

1882, dan kemudian pada tahun 1890 ia mengumumkan dirinya sebagai Imam Mahdi dan Masih Mau'ud 

(Mesias yang dijanjikan). Klaim ini menjadi dasar fundamental bagi gerakan Ahmadiyah, sekaligus 

menjadi penyebab utama pertentangan dengan umat Islam mainstream yang meyakini bahwa Nabi 

Muhammad adalah nabi terakhir dan tidak akan ada nabi setelahnya. Mirza Ghulam Ahmad sendiri 

mendirikan gerakan ini sebagai respons terhadap aktivitas misionaris Kristen dan gerakan Arya Samaj yang 

marak di India pada abad ke-19, dengan tujuan memperbarui dan menghidupkan kembali ajaran Islam(Hadi 

Kuswanto & Suparto, 2024). 

Secara global, Jemaat Ahmadiyah sering kali memposisikan diri sebagai wajah Islam yang damai, toleran, 

dan rasional, terutama di negara-negara Barat dengan semboyan yang mereka miliki yakni Love for All 

Hatred for None(M. Pratama, 2024). Di tengah tantangan Islamofobia, mereka aktif dalam dialog 

antaragama dan kegiatan sosial untuk membangun citra positif Islam (Andy & Rakhmat, 2024). Namun, di 

saat yang sama, mereka juga menghadapi penolakan dan diskriminasi dari kelompok Muslim ortodoks di 

berbagai negara, yang menciptakan tantangan dalam mempertahankan identitas keagamaan mereka. 

Kondisi ini menunjukkan adanya ketegangan antara citra yang mereka proyeksikan di panggung 

internasional dan penerimaan yang mereka dapatkan, baik dari komunitas Muslim global maupun 

masyarakat Barat itu sendiri(Tarhan & Abdullah, 2024).  



Javier Ikram Wiradinata1, Elly Esra Kudubun2, Antik Tri Susanti3 
 SOSMANIORA (Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora) Vol. 4 No. 3 (2025) 813 – 822 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

817 

Masuknya Ahmadiyah ke Indonesia terjadi pada awal abad ke-20, ketika beberapa pemuda Indonesia yang 

belajar di India bertemu dengan ajaran Ahmadiyah. Secara formal, Jemaat Ahmadiyah Indonesia mulai 

berkembang ketika Maulana Rahmat Ali, seorang mubaligh Ahmadiyah, tiba di Aceh pada tahun 1925 dan 

kemudian pindah ke Padang, Sumatera Barat. Cabang Ahmadiyah di Indonesia ini kemudian berkembang 

secara baik di Indonesia, dengan fokus pada pendidikan, penerjemahan Al-Quran ke dalam bahasa 

Indonesia, dan aktivitas sosial, kemanusiaan dan keagamaan lainnya.(Monica et al., 2023) 

Di Indonesia, gambaran ini menjadi jauh lebih kompleks dan suram. Meskipun Jemaat Ahmadiyah telah 

menjadi bagian dari sejarah bangsa sejak era pra-kemerdekaan dan mendapatkan status badan hukum resmi 

dari pemerintah pada tahun 1953, eksistensi mereka terus-menerus digugat. Puncak dari penolakan ini 

terlembagakan melalui fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) pada tahun 1980 dan dipertegas pada 2005, 

yang melabeli Ahmadiyah sebagai aliran "sesat dan menyesatkan" (Rahantan, 2024). Fatwa ini kemudian 

diadopsi oleh negara melalui Surat Keputusan Bersama (SKB) 3 Menteri pada 2008, yang secara efektif 

memberikan legitimasi bagi tindakan persekusi di tingkat lokal. Akibatnya, Jemaat Ahmadiyah di Indonesia 

hidup dalam paradoks: diakui secara hukum, namun ditolak secara sosial dan teologis oleh otoritas 

keagamaan yang didukung negara(Khodijah, 2021).  

Pada awal kehadirannya di Indonesia, Jemaat Ahmadiyah tidak menghadapi penolakan yang signifikan. 

Namun, seiring dengan pertumbuhan jumlah pengikutnya dan semakin terorganisirnya gerakan ini, mulai 

muncul pertentangan dari kelompok Islam mainstream. Pada tahun 1930-an, beberapa ulama dan organisasi 

Islam di Indonesia mulai mengeluarkan fatwa (peryataan) yang menyatakan bahwa ajaran Ahmadiyah 

adalah sesat. Meskipun demikian, pada masa penjajahan Belanda dan awal kemerdekaan Indonesia, konflik 

terbuka antara Ahmadiyah dan kelompok Islam lainnya relatif terbatas. Hal ini dimungkinkan karena 

suasana politik dan sosial pada masa tersebut yang lebih fokus pada perjuangan kemerdekaan dan kemudian 

konsolidasi bangsa, sehingga isu-isu perbedaan keagamaan internal belum menjadi prioritas dalam ruang 

publik (Yusuf, 2023). 

Sejak kedatangan mubaligh Ahmadiyah pada tahun 1925, reaksi awal masyarakat beragam. Di satu sisi, 

ada yang menerima, namun di sisi lain, penolakan juga muncul dalam bentuk ejekan, cemoohan, dan 

perdebatan publik. Insiden kekerasan sporadis tercatat, seperti yang terjadi di Solok, Sumatera Barat, yang 

melibatkan perusakan properti dan bahkan pembunuhan anggota Ahmadiyah. Sekitar tahun 1935-1943, 

diskriminasi mulai lebih terstruktur dengan pelabelan "sesat", yang diikuti tindakan pelemparan batu, 

pembunuhan, pencurian ternak, dan perusakan tanaman milik anggota Ahmadiyah.(Rahantan, 2024)    

Meskipun demikian, pada periode ini, JAI juga berhasil melembagakan diri dan bahkan mendapatkan 

pengakuan hukum. Anjuman Ahmadiyah Qadian Departemen Indonesia (AAQDI) berdiri pada 1935, yang 

kemudian berubah nama menjadi Jemaat Ahmadiyah Indonesia (JAI) pada 1949. Secara signifikan, JAI 

memperoleh status badan hukum dari Menteri Kehakiman Republik Indonesia pada 13 Maret 1953, sebuah 

pengakuan yang memberikan landasan legal bagi eksistensi mereka. Namun, pengakuan legal ini tidak 

serta-merta menghentikan aksi penolakan. Catatan menunjukkan adanya insiden penolakan di Sumatera 

Timur pada tahun 1953 dan di Medan pada tahun 1964.(Wahyudi, 2015) 

Label "sesat" ini bukan sekadar wacana, melainkan menjadi pemantik bagi serangkaian kekerasan fisik 

yang brutal dan seringkali berkelindan dengan kepentingan politik. Insiden Monas pada Juni 2008, di mana 

massa FPI menyerang aksi damai pro-keberagaman, menjadi salah satu pemicu dikeluarkannya SKB 3 

Menteri, menunjukkan bagaimana tekanan dari kelompok militan dapat memengaruhi kebijakan negar 

(Fadhil & Sudrajad, 2023) a. Peristiwa penyerangan di Desa Manis Lor Kuningan Jawa Barat Tahun 2010 

dan Peristiwa Cikeusik di Banten pada tahun 2011 di mana massa menyerang anggota Jemaat Ahmadiyah 

hingga menewaskan tiga orang, menjadi contoh tragis bagaimana negara dinilai membiarkan kekerasan 

terjadi. Penegakan hukum yang lemah, di mana para pelaku hanya menerima vonis ringan yang tidak 

sebanding dengan kejahatannya, mengindikasikan kurangnya kemauan politik untuk melindungi kelompok 

minoritas. Di tingkat lokal, seperti di Lombok, eskalasi konflik terkadang dipicu oleh kontestasi politik 

desa, di mana isu Ahmadiyah dijadikan komoditas oleh kandidat tertentu untuk memobilisasi massa. 

Rangkaian kekerasan lain, seperti perusakan masjid di Sintang (2021) dan penyegelan masjid di berbagai 

kota, terus terjadi dalam iklim politik yang meminggirkan kelompok minoritas karena dianggap tidak 

signifikan secara elektoral(I. Pratama et al., 2021). 

Kondisi ini menciptakan sebuah ironi yang tajam. Di satu sisi, Jemaat Ahmadiyah secara historis 

merupakan bagian dari lanskap keislaman di Indonesia, bahkan telah memperoleh status badan hukum dari 

Menteri Kehakiman pada tahun 1953, sebuah pengakuan yang mendahului banyak organisasi keagamaan 

lainnya. Namun di sisi lain, legitimasi hukum ini seolah tak berdaya di hadapan legitimasi teologis yang 

dikonstruksikan oleh MUI dan diamini oleh negara melalui SKB 3 Menteri. Aliansi antara otoritas 



Javier Ikram Wiradinata1, Elly Esra Kudubun2, Antik Tri Susanti3 
 SOSMANIORA (Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora) Vol. 4 No. 3 (2025) 813 – 822 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

818 

keagamaan yang memberikan stempel "sesat" dan aparatur negara yang memfasilitasi pembatasan telah 

menciptakan sebuah "minoritisasi" yang sistematis, di mana sebuah kelompok warga negara secara sengaja 

diposisikan sebagai "yang lain" yang eksistensinya dianggap sebagai ancaman terhadap ketertiban umum 

(Asriyani & Qodir, 2016). 

Dalam konteks politik pasca-Soeharto yang ditandai oleh menguatnya politik identitas, isu Ahmadiyah 

menjadi komoditas yang mudah dieksploitasi. Bagi kelompok-kelompok Islamis, menyerang Ahmadiyah 

adalah cara untuk menegaskan identitas keislaman mereka yang paling "murni" dan memobilisasi dukungan 

massa. Bagi politisi, baik di tingkat nasional maupun lokal, sikap yang ambigu atau bahkan cenderung 

memihak kelompok mayoritas seringkali dianggap sebagai strategi yang lebih aman secara elektoral 

ketimbang harus membela hak-hak konstitusional kelompok minoritas yang tidak signifikan secara jumlah. 

Akibatnya, Jemaat Ahmadiyah terperangkap dalam pusaran kepentingan yang kompleks: mereka menjadi 

sasaran empuk bagi kelompok intoleran, sekaligus menjadi korban dari kalkulasi politik para elite yang 

enggan mengambil risiko. Negara, yang seharusnya menjadi pelindung bagi semua warga negara tanpa 

terkecuali, justru terkesan melakukan pembiaran dan bahkan turut andil dalam melanggengkan 

diskriminasi, sebuah kondisi yang secara fundamental mencederai prinsip Bhinneka Tunggal Ika dan 

amanat konstitusi itu sendiri (Baihaqi, 2020). 

Dampak Pelabelan ‘Sesat’ dan ‘Kafir’ dalam Kehidupan Sosial 

Dampak dari pelabelan "sesat" dan "kafir" meresap ke dalam berbagai aspek kehidupan sosial anggota 

Jemaat Ahmadiyah, menciptakan diskriminasi yang bersifat sistemik dan personal. Secara struktural, label 

ini membatasi hak-hak konstitusional mereka sebagai warga negara. Di berbagai daerah, anggota Jemaat 

Ahmadiyah mengalami kesulitan dalam mengakses pelayanan publik, seperti pengurusan administrasi 

kependudukan. Lebih jauh lagi, hak mereka untuk beribadah secara bebas sering kali diberangus melalui 

peraturan daerah yang melarang aktivitas mereka, penyegelan, hingga perusakan rumah ibadah(Baihaqi, 

2020). Laporan dari Human Rights Watch mendokumentasikan bagaimana pejabat lokal di Subang, Jawa 

Barat, secara resmi mengeluarkan surat larangan kegiatan dan menekan komunitas Ahmadiyah untuk 

"membubarkan diri" atau pindah ke ajaran Islam Sunni. Ini adalah bukti nyata bagaimana negara, alih-alih 

melindungi, justru menjadi fasilitator diskriminasi terhadap warganya sendiri (Sefriani et al., 2024).   

Dalam kehidupan bermasyarakat sehari-hari, dampak psikososial yang dirasakan sangat mendalam. 

Anggota Jemaat Ahmadiyah hidup di bawah bayang-bayang ketakutan, trauma, dan isolasi sosial. 

Kekerasan yang mereka alami tidak hanya bersifat fisik, tetapi juga psikis, di mana cemoohan dan 

pengucilan menjadi makanan sehari-hari. Anak-anak menjadi korban yang paling rentan; mereka 

menghadapi perundungan di sekolah, dijauhi oleh teman-teman, bahkan dilecehkan oleh guru karena 

identitas keagamaan orang tua mereka. Beberapa anak dilaporkan terpaksa putus sekolah atau berpindah-

pindah untuk menghindari kekerasan fisik dan tekanan mental. Dalam dunia kerja, meskipun tidak 

terdokumentasikan secara luas, ketakutan akan kehilangan posisi atau jabatan—seperti yang diungkapkan 

seorang anggota Ahmadiyah di Surabaya—menunjukkan adanya kekhawatiran bahwa identitas keagamaan 

mereka dapat menghambat karier dan kesempatan ekonomi (Hasanul Bisri et al., 2023). 

  Pelabelan "sesat" dan "kafir" tidaklah abstrak, melainkan termanifestasi dalam serangkaian peristiwa 

persekusi yang meninggalkan jejak luka mendalam bagi Jemaat Ahmadiyah di Indonesia. Rangkaian 

kekerasan ini bukanlah insiden sporadis, melainkan sebuah pola yang berulang dan sistematis, terutama 

sejak era Reformasi. Di Lombok, Nusa Tenggara Barat, misalnya, gelombang pengusiran dan penyerangan 

telah terjadi secara beruntun sejak tahun 2001, memaksa ratusan anggota jemaat hidup dalam pengungsian 

selama bertahun-tahun di Wisma Transito, Mataram, dalam kondisi yang jauh dari layak. Eskalasi 

kekerasan mencapai puncaknya pasca-fatwa MUI 2005 dan SKB 3 Menteri 2008. Pada Juni 2008, massa 

Front Pembela Islam (FPI) secara brutal menyerang aksi damai Aliansi Kebangsaan untuk Kebebasan 

Beragama dan Berkeyakinan (AKKBB) di Monas, hanya karena menduga ada anggota Ahmadiyah di 

antara peserta. Peristiwa ini menjadi salah satu pemicu utama yang mempercepat lahirnya SKB 3 Menteri, 

yang ironisnya justru menjadi legitimasi bagi tindakan-tindakan represif berikutnya (Diah, 2017). 

Puncak dari kebrutalan fisik terjadi pada 6 Februari 2011 di Cikeusik, Banten. Sekitar 1.500 orang massa 

menyerbu kediaman seorang tokoh Ahmadiyah, menewaskan tiga orang anggota jemaat secara 

mengenaskan dan melukai lima lainnya. Tragedi ini menjadi sorotan dunia, tidak hanya karena 

kebiadabannya, tetapi juga karena dugaan pembiaran oleh aparat keamanan yang sudah mengetahui rencana 

penyerangan namun gagal melakukan pencegahan. Sejak saat itu, pola persekusi terus berlanjut dalam 

berbagai bentuk. Di tingkat kebijakan, pemerintah daerah seperti di Kota Banjar, Jawa Barat, menerbitkan 

Peraturan Wali Kota pada tahun 2011 yang secara eksplisit membekukan seluruh kegiatan JAI. Di tingkat 

akar rumput, tindakan penyegelan dan perusakan masjid menjadi pemandangan yang jamak, seperti yang 



Javier Ikram Wiradinata1, Elly Esra Kudubun2, Antik Tri Susanti3 
 SOSMANIORA (Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora) Vol. 4 No. 3 (2025) 813 – 822 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

819 

terjadi pada Masjid Al-Mubarok di Bogor (2011), Masjid Al Hidayah di Depok (2017), dan perusakan 

masjid di Kendal (2016). Bentuk persekusi lain adalah ancaman pengusiran paksa, seperti yang terjadi di 

Kabupaten Bangka pada 2016, di mana pemerintah daerah setempat memberi pilihan kepada warga 

Ahmadiyah: pindah ke ajaran Islam Sunni atau diusir dari pulau tersebut. Gelombang kekerasan kembali 

meletus di Lombok Timur pada Mei 2018, di mana enam rumah dirusak dan puluhan jiwa diusir dari 

kampung mereka. Rangkaian ini terus berlanjut hingga insiden perusakan Masjid Miftahul Huda di Sintang, 

Kalimantan Barat, pada September 2021, yang sekali lagi menegaskan betapa rentannya komunitas ini 

terhadap kekerasan massa (Nindita Putri, 2023). 

Dalam ranah profesional dan ekonomi, meskipun lebih sulit untuk didokumentasikan secara 

eksplisit, dampak pelabelan ini terasa seperti tekanan udara yang tak terlihat namun menyesakkan. Seorang 

anggota Jemaat Ahmadiyah di Surabaya mengungkapkan kekawatirannya bahwa jika identitasnya sebagai 

Ahmadi diketahui publik, posisinya sebagai kepala sekolah bisa terancam. Ketakutan semacam ini 

menciptakan dilema yang pelik: antara harus menyembunyikan identitas demi menjaga mata pencaharian 

atau berisiko kehilangan pekerjaan karena memegang teguh keyakinan. Kondisi ini memaksa banyak 

anggota untuk melakukan sensor diri, berhati-hati dalam berbicara dan bersikap di lingkungan kerja agar 

tidak menarik perhatian yang tidak diinginkan. Secara kolektif, stigma ini dapat menghambat mobilitas 

sosial dan ekonomi komunitas, membatasi peluang mereka untuk berkembang dan berkontribusi secara 

penuh dalam Masyarakat (Muallifah, 2024). 

Strategi Adaptasi dan Respon Jemaat Ahmadiyah 

Dalam menghadapi gelombang penolakan dan persekusi, Jemaat Ahmadiyah Indonesia mengembangkan 

berbagai strategi adaptasi untuk bertahan dan menjaga eksistensi komunitasnya. Secara internal, mereka 

fokus pada penguatan solidaritas dan keyakinan anggota. Peran para mubaligh yang ditugaskan dari pusat 

menjadi sangat vital untuk memberikan bimbingan dan menjaga semangat jemaat di tingkat local (Fadhil & 
Sudrajad, 2023). Kegiatan kerohanian rutin seperti pengajian mingguan, diskusi, serta pertemuan khusus 

untuk kelompok bapak-bapak dan ibu-ibu (seperti arisan atau mua'wanah) menjadi sarana untuk 

memperkuat ikatan sosial dan saling memberikan dukungan emosional di tengah tekanan eksternal. 

Fanatisme terhadap ajaran yang mereka yakini juga menjadi fondasi utama yang membuat mereka tetap 

teguh pada pendiriannya (Machmudah, 2019).    

Secara eksternal, strategi yang diterapkan cenderung bersifat defensif dan akomodatif. Di banyak daerah, 

mereka memilih untuk tidak menyebarkan ajaran secara terbuka kepada non-anggota untuk menghindari 

konflik (Nawtika & Yuslih, 2022). Sebaliknya, mereka berupaya membangun hubungan baik dengan 

masyarakat sekitar melalui interaksi sosial yang positif. Mereka aktif berpartisipasi dalam kegiatan 

kemasyarakatan seperti kerja bakti, bersikap ramah dan responsif terhadap tetangga, serta mampu 

beradaptasi dengan budaya lokal. Strategi "mengamankan diri" ini terbukti efektif di beberapa daerah dalam 

meredam potensi konflik, terutama jika didukung oleh peran tokoh sesepuh Ahmadiyah yang memiliki 

pengaruh ekonomi atau sosial di masyarakat setempat. Yang paling menonjol adalah komitmen mereka 

untuk tidak membalas kekerasan dengan kekerasan; berbagai laporan menunjukkan bahwa serangan 

terhadap mereka selalu bersifat searah, tanpa adanya perlawanan fisik dari pihak Ahmadiyah (Fajari 

Fadhillah, 2017).    

Pada tingkat yang lebih luas, Jemaat Ahmadiyah secara konsisten berusaha menampilkan citra Islam yang 

damai dan penuh kasih sayang sebagai kontra-narasi terhadap label negatif yang dilekatkan pada mereka. 

Mereka meyakini bahwa jihad di masa kini lebih tepat dilakukan melalui pena dan argumen, bukan dengan 

kekerasan. Melalui dialog, kegiatan sosial, dan sikap non-konfrontatif, mereka berupaya menunjukkan 

bahwa eksistensi mereka bukanlah ancaman, melainkan bagian dari keragaman bangsa Indonesia. Upaya 

ini merupakan perjuangan jangka panjang untuk mendapatkan kembali pengakuan sosial dan membuktikan 

bahwa keyakinan mereka dapat hidup berdampingan secara damai di tengah Masyarakat (Satmoko Adi & 

Pasu Marganda Hadiarto Purba, 2022). 

Lebih dari sekadar sikap pasif, respons Jemaat Ahmadiyah juga termanifestasi dalam sebuah perlawanan 

intelektual dan advokasi yang terorganisir. Mengusung konsep "Jihad bil Qalam" atau jihad melalui pena, 

mereka secara aktif memproduksi dan menyebarkan literatur, terjemahan Al-Qur'an, serta konten digital 

yang bertujuan untuk mengklarifikasi ajaran mereka dan membantah tuduhan-tuduhan yang dialamatkan 

kepada mereka. Ini adalah bentuk perlawanan wacana yang menantang narasi tunggal tentang kesesatan 

mereka dengan menyajikan argumen teologis yang rasional. Di ranah hukum dan kebijakan, mereka tidak 

sepenuhnya diam. Meskipun menghindari konfrontasi massa, mereka secara konsisten menempuh jalur-

jalur konstitusional dengan menggandeng lembaga-lembaga bantuan hukum dan organisasi masyarakat 

sipil pembela hak asasi manusia, seperti Komnas HAM dan Setara Institute. Melalui kemitraan ini, mereka 



Javier Ikram Wiradinata1, Elly Esra Kudubun2, Antik Tri Susanti3 
 SOSMANIORA (Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora) Vol. 4 No. 3 (2025) 813 – 822 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

820 

mendokumentasikan setiap pelanggaran yang terjadi, memberikan kesaksian, dan terus menyuarakan 

tuntutan pencabutan regulasi diskriminatif seperti SKB 3 Menteri (Anwar Deri, 2020). 

Strategi ini diperkuat dengan apa yang bisa disebut sebagai 'diplomasi kebaikan' di tingkat akar rumput. 

Keterlibatan mereka dalam kegiatan kemanusiaan seperti donor darah, bantuan bencana, dan program sosial 

lainnya merupakan upaya sadar untuk membangun modal sosial dan menunjukkan kontribusi nyata mereka 

bagi masyarakat luas. Dengan menjadi warga negara yang produktif dan solutif, mereka secara perlahan 

berusaha meruntuhkan stereotip negatif dan membuktikan bahwa identitas keagamaan mereka selaras 

dengan nilai-nilai kemanusiaan universal. Semua respons ini baik intelektual, legal, maupun sosial 

dijalankan dengan disiplin yang tinggi di bawah satu komando spiritual dari Khalifah mereka, yang secara 

konsisten menginstruksikan untuk menempuh jalan kesabaran, doa, dan dialog, bukan pembalasan (M.Fajar 

Assidiq, 2024). 

KESIMPULAN  

Penelitian ini menyimpulkan bahwa fenomena pelabelan "kafir" dan "sesat" terhadap Jemaat 

Ahmadiyah di Indonesia bukanlah sekadar perbedaan pandangan teologis semata, melainkan sebuah 

konstruksi sosial yang dilegitimasi oleh otoritas keagamaan dan negara, yang kemudian menjadi justifikasi 

bagi persekusi yang sistemik. Sebagaimana dianalisis melalui Teori Pelabelan, cap "menyimpang" yang 

dilekatkan pada komunitas ini telah menjadi master status yang meniadakan identitas mereka sebagai warga 

negara dan memicu serangkaian kekerasan fisik, diskriminasi dalam pelayanan publik, serta pelanggaran 

hak-hak konstitusional. Peristiwa-peristiwa kekerasan, mulai dari tragedi Cikeusik hingga perusakan 

masjid di Sintang, menunjukkan bagaimana label ini diterjemahkan menjadi tindakan anarkis di tingkat 

akar rumput, sering kali diperkeruh oleh kepentingan politik lokal yang menjadikan isu Ahmadiyah sebagai 

komoditas untuk mobilisasi massa.    

Dalam menghadapi tekanan yang multidimensional ini, Jemaat Ahmadiyah menunjukkan resiliensi yang 

kuat melalui strategi adaptasi yang bersifat ganda. Secara internal, mereka memperkuat solidaritas 

komunitas melalui kegiatan keagamaan dan bimbingan spiritual yang intensif. Secara eksternal, mereka 

menerapkan pendekatan akomodatif dengan tidak menyebarkan ajaran secara terbuka, aktif berpartisipasi 

dalam kegiatan sosial kemasyarakatan, dan yang terpenting, memegang teguh prinsip non-kekerasan dalam 

merespons setiap agresi yang mereka terima. Strategi ini merupakan upaya sadar untuk membangun citra 

damai dan menunjukkan bahwa eksistensi mereka bukanlah ancaman bagi tatanan sosial, melainkan bagian 

dari keragaman yang seharusnya dilindungi oleh negara.  

Bagi pemerintah, langkah paling mendesak adalah menunjukkan kemauan politik yang tegas untuk 

melindungi seluruh warga negara tanpa terkecuali, sesuai amanat konstitusi. Ini berarti secara konkret 

meninjau kembali dan mencabut regulasi yang diskriminatif seperti SKB 3 Menteri serta fatwa MUI tahun 

2005 yang menyatakan bahwa Ahmadiyah sesat dan menyesatkan, yang terbukti telah menjadi legitimasi 

bagi persekusi di tingkat lokal. Selain itu, pemerintah harus memastikan aparat penegak hukum bertindak 

adil, profesional, dan memberikan sanksi tegas kepada para pelaku kekerasan untuk menciptakan efek jera 

dan mengakhiri budaya impunitas yang selama ini terjadi. Untuk masyarakat, termasuk tokoh agama, 

akademisi, dan media massa, memiliki peran krusial dalam mengubah narasi kebencian menjadi dialog. 

Para tokoh agama dan komunitas diharapkan dapat secara aktif mempromosikan dialog antariman yang 

tulus untuk membongkar stereotip dan membangun pemahaman, bukan sekadar menuntut konformitas dari 

kelompok minoritas. Media juga harus mengambil tanggung jawab etis untuk menyajikan pemberitaan 

yang berimbang dan tidak lagi menggunakan label-label yang menyudutkan, yang selama ini turut 

melanggengkan stigma di tengah masyarakat dan untuk komunitas Jemaat Ahmadiyah sendiri, disarankan 

untuk terus memperkuat dan memperluas strategi adaptasi yang selama ini telah terbukti efektif. Upaya 

membangun hubungan baik melalui partisipasi aktif dalam kegiatan sosial kemasyarakatan atau 'diplomasi 

kebaikan' perlu terus dilanjutkan untuk meruntuhkan dinding prasangka di tingkat akar rumput, sambil tetap 

konsisten memegang teguh prinsip non-kekerasan seperti slogan yang dianit yaitu Love for All Hatred for 

None sebagai kekuatan moral utama dalam menghadapi setiap provokasi dan agresi. 

DAFTAR PUSTAKA 

Andy, & Rakhmat. (2024). Peran Strategis Ahmadiyah dalam Pendidikan dan Dakwah di Dunia Barat 

Modern. 3(2). https://doi.org/10.56113/takuana.v3i2.100 

Anwar Deri. (2020). NEGOSIASI IDENTITAS JEMAAT AHMADIYAH INDONESIA DALAM 

MENGHADAPI STIGMA NEGATIF NEGOSIASI IDENTITAS JEMAAT AHMADIYAH INDONESIA 

DALAM MENGHADAPI STIGMA NEGATIF (Studi Kasus pada Jemaat Ahmadiyah Indonesia di 

Kota Bandung). http://repository.upi.edu/id/eprint/56180 



Javier Ikram Wiradinata1, Elly Esra Kudubun2, Antik Tri Susanti3 
 SOSMANIORA (Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora) Vol. 4 No. 3 (2025) 813 – 822 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

821 

Asriyani, D., & Qodir, Z. (2016). Analisis Surat Keputusan Bersama Tiga Menteri Tentang Peringatan Dan 

Perintah Kepada penganut, Anggota, Dan/Atau Pengurus Jemaat Ahmadiyah Indonesia. Journal of 

Governance and Public Policy, 3(2), 226–244. https://doi.org/10.18196/jgpp.2016.0057 

Baihaqi, M. (2020). PENGARUH KONTESTASI POLITIK DESA TERHADAP KONFLIK AHMADIYAH 

DI GEGERUNG-LOMBOK BARAT. 5(1). 

https://doi.org/https://doi.org/10.32488/harmoni.v19i1.431 

Creswell, J. W. (2015). PENELITIAN KUALITATIF & DESAIN RISET Memilih di antara Lima Pendekatan 

(3rd ed.). 

Diah, H. (2017). DARI PRASANGKA HINGGA DISKRIMINASI: MENYOAL STIGMA SESAT DAN 

KEKERASAN TERHADAP AHMADIYAH DALAM PERSPEKTIF KOMUNIKASI. Jurnal Avant 

Garde, 5(1). 

Eleazer Nendissa, J., Henry Simamora, R., Magdalena Rotua, D., Guntar Wijaya Baringbing, P., & 

Farneyanan, S. (2024). Pluralisme Agama-Agama: Tantangan, Peluang, dan Perspektif Teologis 

Dalam Membangun Kerukunan Umat Beragama di Indonesia. SAMI Jurnal Sosial-Keagamaan Dan 

Teologi Di Indonesia, 2(2), 155–184. https://doi.org/https://doi.org/10.24246/sami.vol2i2pp155-184 

Fadhil, M., & Sudrajad, M. R. (2023). Ahmadiyya Congregation in the Shadow of Religious Politics: 

Tensions Between Law and Freedom of Religion. Analisa: Journal of Social Science and Religion, 

8(1), 19–35. https://doi.org/10.18784/analisa.v8i1.1829 

Fajari Fadhillah, N. (2017). Towards Peaceful Islam: Jemaat Ahmadiyah Indonesia (JAI) as A New Social 

Movement. Masyarakat Jurnal Sosiologi, 22(1). https://doi.org/10.7454/mjs.v22i1.1083 

Hadi Kuswanto, H., & Suparto. (2024). Gerakan Dakwah Ahmadiyah: Pengorganisasian Komunitas dalam 

Misi Spiritualitas dan Sosial. Al Amiyah: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Terbitan, 01(03). 

https://doi.org/https://doi.org/10.71382/aa.v1i03.190 

Hasanul Bisri, M., Abu Bakar, N., Munjirin, A., & Oktaviawati, M. (2023). The Opportunities for 

Enhancing Psychosocial Support Strategies in Mataram, West Nusa Tenggara: Stakeholder-Driven 

Approaches. Monita Oktaviawati INNOVATIVE: Journal Of Social Science Research, 3, 388–400. : 

https://j-innovative.org/index.php/Innovative 

Khodijah, S. (2021). Potret Diskriminasi Terhadap Kelompok Minoritas Ahmadiyah di Media Online. 

Religi, 17(02), 1412–2634. https://doi.org/10.14421/rejusta.2021-1702-01 

Lestari, J. (2019). Pluralisme Agama di Indonesia. Wahana Akademika Jurnal Studi Islam Dan Sosial, 

Voulme 6. https://doi.org/https://doi.org/10.21580/wa.v6i1.4913 

Machmudah, A. (2019). PLURALISME AGAMA DI INDONESIA DALAM PANDANGAN ABD A’LA. 

Qurthuba: The Journal of History and Islamic Civilization, 3(6). 

https://doi.org/https://doi.org/10.15642/qurthuba.2019.3.1.115-140 

M.Fajar Assidiq. (2024). STRATEGI AHMADIYAH DALAM MEMPERTAHANKAN EKSISTENSI DI 

INDONESIA 2008-2024 [Universitas Islam Indonesia]. https://dspace.uii.ac.id/123456789/50436 

Monica, A., Nur, A., Fauzi, A., & Sajari, D. (2023). Teologi Ahmadiyah di Indonesia. Indonesian Journal 

of Islamic Theology and Philosophy, 5(2), 117. https://doi.org/10.24042/ijitp.v5i2.19754 

Muallifah. (2024, December 12). Dilema Kelompok Ahmadiyah: Perlakuan Diskriminatif dan Persekusi 

yang Berkelanjutan. Harakatuna. https://www.harakatuna.com/dilema-kelompok-ahmadiyah-

perlakuan-diskriminatif-dan-persekusi-yang-berkelanjutan.html 

Nawtika, T. A., & Yuslih, M. (2022). Potret Gerakan Ahmadiyah di Indonesia dalam Buku Prof. Iskandar 

Zulkarnain. JURNAL PENELITIAN KEISLAMAN, 17(2), 133–154. 

https://doi.org/10.20414/jpk.v17i2.4246 

Nindita Putri, P. (2023). Ahmadiyya Community In Indonesia’s Contemporary Discourse: State’s 

Indecisive Protection to the Freedom of Religion and Belief. International Journal of Social Service 

and Research. https://doi.org/10.46799/ijssr.v3i5.406 

Pratama, I., Wisanjaya, I., & Arsika, I. (2021). PENYELESAIAN KASUS KEKERASAN TERHADAP 

JEMAAT AHMADIYAH DI WILAYAH CIKEUSIK INDONESIA DALAM PERSPEKTIF 

KOVENAN INTERNASIONAL TENTANG HAK-HAK SIPIL DAN POLITIK. Jurnal Harian 

Regional, Vol. 04, 1–6. https://jurnal.harianregional.com/kerthanegara/id-20148 

Pratama, M. (2024). TEOLOGI HUMANITARIANISME SEBAGAI BASIS KONSTRUKSI SOSIAL 

GERAKAN AHMADIYAH INDONESIA [Universitas Islam negeri Suanan Kalijaga Yogyakarta]. 

http://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/70124 

Rahantan, A. (2024). Ahmadiyah: Sejarah Latar Belakang dan Pokok Ajaran dan Pemikiran. Madani: 

Jurnal Ilmiah Multidisiplin, 2(1), 292–297. https://doi.org/10.5281/zenodo.10534945 

Satmoko Adi, A., & Pasu Marganda Hadiarto Purba, I. (2022). IDENTITAS AGAMA ISLAM YANG 

MODERAT DI INDONESIA SEBAGAI BAGIAN DARI PENGUATAN INDENTITAS 

NASIONAL. Jurnal Of Civics and Moral Studies, 5. 

https://doi.org/https://doi.org/10.26740/jcms.v5n2.p1-5 



Javier Ikram Wiradinata1, Elly Esra Kudubun2, Antik Tri Susanti3 
 SOSMANIORA (Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora) Vol. 4 No. 3 (2025) 813 – 822 

 
Lisensi: Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0) 

822 

Sefriani, S., Putro, Y. M., Putra, J. I. S., & Monteiro, S. (2024). The Conundrum to Wear Religious Uniform 

in Indonesia: International Human Rights Law and Islamic Law Perspective. Journal of Indonesian 

Legal Studies, 9(1), 31–62. https://doi.org/10.15294/jils.vol9i1.4532 

Sugiyono. (2013). Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Alfabeta. 

https://digilib.unigres.ac.id/index.php?p=show_detail&id=43 

Tarhan, R. M., & Abdullah. (2024). Ahmadiyah: Analisis Terhadap Teologi dan Perkembangan. Jurnal 

Alwatzikhoebillah : Kajian Islam, Pendidikan, Ekonomi, Humaniora, 10(1), 232–243. 

https://doi.org/10.37567/alwatzikhoebillah.v10i1.2611 

Wahyudi, C. (2015). Peminggiran Jemaat Ahmadiyah Indonesia (JAI) dan Penyesuaian Tindakan 

Sosialnya. Indo-Islamika, 5(1), 51–74. 

Wogen, J., & Restrepo, M. T. (2020). Human Rights, Stigma, and Substance Use. Health and Human Rights 

Journal, 22(1), 51–60. 

Yusuf. (2023). Study Pendekatan Sosiologi pada Konflik Keagamaan Jemaat Ahmadiyah di Sukabumi. 

Jurnal Pendidikan Dan Konseling, 5(2). https://doi.org/https://doi.org/10.31004/jpdk.v5i2.13023 

Zul Khaidir Kadir. (2025). Teori Labeling dalam Perspektif Kebijakan Kriminal : Strategi Dekriminalisasi 

untuk Menghentikan Siklus Stigma Sosial. Jurnal Hukum Dan Sosial Politik, 3(1), 50–68. 

https://doi.org/10.59581/jhsp-widyakarya.v3i1.4636 

  

 


